
A R A L I K  2 0 2 5

KAMU
H U K U K  V E  Y Ö N E T İ M

S AY I

04
C İ L T  I I

MAKALE
Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: 

Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf

6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı:
Ordu Büyükşehir Belediyesi

Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: 
Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp

Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu

BİLİMSEL TOPLANTI NOTU
Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından…

SÖYLEŞİ
Prof. Dr. Serdal Bahçe ile 

Polisiye Edebiyat, Hukuk ve
Kapitalist Toplumun Çelişkilerine Bakış



 

 

 



A R A L I K  2 0 2 5

KAMU
H U K U K  V E  Y Ö N E T İ M

S AY I

04
C İ L T  I I

MAKALE
Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: 

Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf

6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı:
Ordu Büyükşehir Belediyesi

Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: 
Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp

Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu

BİLİMSEL TOPLANTI NOTU
Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından…

SÖYLEŞİ
Prof. Dr. Serdal Bahçe ile 

Polisiye Edebiyat, Hukuk ve
Kapitalist Toplumun Çelişkilerine Bakış



 

 

 

 

 

YAYININ ADI 

 

KAMU Hukuk ve Yönetim Dergisi 

YIL 

 

2025 CİLT: 2 SAYI: 4, Aralık 2025 

YAYIN SAHİBİNİN ADI 

 

Yerel Yönetim Araştırma Yardım ve Eğitim Derneği adına Ozan Zengin 

SORUMLU YAZI İŞLERİ MÜDÜRÜ 

 

Ali Murat Özdemir 

YAYIN İDARE MERKEZİ 

 

Ankara 

YAYIN İDARE MERKEZİ TEL. 

 

0 312 430 35 60  

İNTERNET ADRESİ 

 

https://khydergi.com 

E-POSTA  

 

editor@khydergi.com 

 kamudergisi@gmail.com 

 

YAYIN DİLİ 

 

Türkçe 

YAYIN TÜRÜ 

 

Yerel Süreli Yayın 

YAYINLANMA BİÇİMİ 

 

Temmuz ve Aralık Aylarında Olmak Üzere Yılda İki Kez İnternette Çevrimiçi Olarak 

Yayımlanır 

 

   

EDİTÖR 

 

Doç. Dr. Muammer Ketizmen 

EDİTÖR YARDIMCILARI 

 

Dr. Ezgi Nur Türkoğlu Karacaova  

Dr. H. Duygu Bankoğlu  

Alp Ata Türkoğlu 

 

YAYIN KURULU  Prof. Dr. Birgül Ayman Güler, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Ali Murat Özdemir, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

Doç. Dr. Hamdi Gökçe Zabunoğlu, Kırıkkale Üniversitesi, Kırıkkale 

Doç. Dr. Ozan Zengin, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Doç. Dr. Üyesi Muammer Ketizmen, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

 

DANIŞMA KURULU  Prof. Dr. Korkut Boratav, (Emekli) Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Bilsay Kuruç, (Emekli) Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Örsan Akbulut, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Can Umut Çiner, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Esra Dik, Mersin Üniversitesi 

Prof. Dr. Gökhan Güneysu, Anadolu Üniversitesi, Eskişehir 

Prof. Dr. Yonca İldeş, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Onur Karahanoğulları, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Koray Karasu, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Tuğrul Katoğlu, Kadir Has Üniversitesi, İstanbul 

Prof. Dr. Yunus Koç, Hacettepe Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Metin Özuğurlu, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Mehmet Yetiş, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Gamze Yücesan-Özdemir, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Prof. Dr. Filiz Zabcı, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Doç. Dr. Sonay Bayramoğlu-Özuğurlu, Ankara Üniversitesi, Ankara 

Doç. Dr. İ. Bahadır Turan, Bahçeşehir Kıbrıs Üniversitesi, Lefkoşa 

Dr. Zübeyde Erdoğan-Çelikkın, Ankara 

 

 

Dergide ileri sürülen görüşler yazarlara aittir. Yerel 
Yönetimler Araştırma Yardım ve Eğitim Derneği’ni, Yayın 
Kurulu’nu veya Danışma Kurulu’nu bağlamaz. 

 



 
 
 
 
 
 
 

İÇİNDEKİLER/CONTENTS 

 
 
 

Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve 

Sınıf/ Public Policies, Public-Oriented Policies and Public-Centred Policies: State, Market and Class 

Through Concepts ………………………………….…………………………………………....98 

Prof. Dr. Gamze YÜCESAN ÖZDEMİR  
 
6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi/The First Decade of Law No. 6360: The 

Case of Ordu Metropolitan Municipality…………………….……..…………………...……..….110 

Dr. Erol Uğraş ÖÇAL 
 
Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma:  

Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp/A Comparison in the Context of Sociology and Law Disciplines: 

Maurice Hauriou and Ziya Gökalp…………………………………………………….…………126 

Dr. Soner KAVUNCUOĞLU   
 
Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu/The Phenomenon of Civilianization 

in Ottoman Civil Administration during the Tanzimat Period……………………………………..140 

Dr. Kaan AKMAN 
 

Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından…/Following the Nomadic State Scientific Meeting….158 

Dr. H. Duygu BANKOĞLU 

 
Prof. Dr. Serdal Bahçe ile Polisiye Edebiyat, Hukuk ve Kapitalist Toplumun Çelişkilerine 

Bakış/A Perspective on Crime Fiction, Law, and the Contradictions of Capitalist Society With  

Prof. Dr. Serdal Bahçe……………………………………………………..……………………..164 
Prof. Dr. Ali Murat ÖZDEMİR / Dr. Göksu UĞURLU / Ar. Gör. Kumru PAKSOY 
 
 
 

 
 



 

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
ARAŞTIRMA MAKALESİ  

HAKEMSİZ 
Geliş Tarihi: 28.12.2025 

Kabul Tarihi: 30.12.2025  

 

 
 
Hakem incelemesi yapılmamıştır. 
Non-refereed article 
DOI: 10.5281/zenodo.18427842 

 
 
98 

Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden  

Devlet, Piyasa ve Sınıf 

Public Policies, Public-Oriented Policies and Public-Centred Policies:  

State, Market and Class Through Concepts 

 

Gamze Yücesan Özdemir, Prof. Dr., Ankara Üniversitesi İletişim Fakültesi, Gazetecilik Bölümü, Bilişim 

(Bilgisayar Teknikleri ve İletişim) Anabilim Dalı Ankara/Türkiye., Eposta: gyucesan@ankara.edu.tr, 

ORCID: 0 0000-0003-0156-7463 

ÖZ 

Bu makale, Türkiye’de kamu yönetimi ve kamu hukuku literatüründe sıklıkla birbirinin yerine kullanılan kamu 
politikaları, kamusal politikalar ve kamucu politikalar kavramlarını, devlet–piyasa–sınıf ilişkileri ekseninde 
karşılaştırmalı olarak tartışmaktadır. İlk olarak “kamu politikaları” yaklaşımının anaakım literatürde devleti çoğu kez 
teknik-rasyonel bir aktör olarak varsaydığı, böylece siyasal tercihleri ve sınıfsal güç ilişkilerini gözardı ettiği ortaya 
konmaktadır. İkinci olarak “kamusal politikalar” kavramının, kamuyu toplumsal yarar ve katılım gibi olumlu 
çağrışımlarla genişletirken, kamunun maddi içeriğini belirsizleştirerek neoliberal yeniden yapılanmayı meşrulaştırabilen 
bir ideolojik çerçeve ürettiği ileri sürülmektedir. Üçüncü olarak “kamucu politikalar”ın, piyasaya karşı kamunun 
doğrudan üretici/sağlayıcı rolünü, sosyal hakların metalaştırılmasına karşı meta-dışılaşmayı savunan sınıfsal 
konumlanma olduğu vurgulanmaktadır. Bu makale, kamu politikaları, kamusal politikalar ve kamucu politikalar 
arasındaki ayrımı görünür kılarak, kamuculuğun neden yalnızca bir tercih değil, politik bir zorunluluk olduğunu 
savunmaktadır. Kamucu politikalar, eşitsizliklerin derinleştiği, emeğin güvencesizleştiği ve kamunun piyasa lehine 
tasfiye edildiği bir dönemde, kamunun yeniden inşası için temel bir mücadele hattı sunmaktadır. 

Anahtar Kelimeler: Kamuculuk, Kamu Yararı, Yurttaşlık, Kamu yönetimi, Neoliberalizm 

ABSTRACT 

This article comparatively examines the concepts of public policies, public-oriented policies, and public-centred policies, which 
are frequently used interchangeably in the Turkish literature on public administration and public law, through the lens 
of state–market–class relations. First, it demonstrates that the mainstream public policies approach often assumes the 
state to be a technical-rational actor, thereby overlooking political choices and class power relations. Second, it is 
argued that the discourse of public-oriented policies, while expanding the notion of the public through positive 
connotations such as social benefit and participation, produces an ideological framework that can legitimize neoliberal 
restructuring by obscuring the material content of the public. Third, statist (pro-public) policies are emphasized as a class-
based positioning that defends the state’s direct role as a producer/provider against the market, as well as the 
decommodification of social rights in opposition to their commodification. By rendering visible the distinctions among 
public policies, public-oriented policies, and statist policies, this article argues that statism is not merely a preference 
but a political necessity. In a period marked by deepening inequalities, increasing labor precarity, and the dismantling 
of the public in favor of the market, statist policies offer a fundamental line of struggle for the reconstruction of the 
public sphere. 

           Keywords: Publicism, Public-centred Policies, Public Interest, Citizenship, Public Administration, 

Neoliberalism  



Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf 

 

99 

 

    GİRİŞ 

   Kamu hukuku ve kamu yönetimi literatüründe “kamu politikaları”, “kamusal politikalar” ve 

“kamucu politikalar” kavramları çoğu zaman birbirinin yerine kullanılmakta; bu kavramlar arasındaki teorik, 

ideolojik ve sınıfsal farklılıklar ya görünmez kılınmakta ya da bilinçli biçimde muğlaklaştırılmaktadır. Bu 

durum, özellikle devletin rolüne, kamunun tanımına ve kamu yararının nasıl belirlendiğine ilişkin 

tartışmaların içeriksizleşmesine yol açmaktadır. Kavramsal düzeydeki bu belirsizlik, yalnızca akademik bir 

sorun değil; aynı zamanda siyasal analizlerin sınırlarını belirleyen yapısal bir meseledir. Türkiye’de de kamu 

yönetimi ve kamu hukuku yazınında benzer bir kavramsal bulanıklığın yaygın olduğu görülmektedir. 

 

   Söz konusu kavramlar arasındaki ayrım, basit bir adlandırma meselesi olmaktan öte devletin 

sermaye ile kurduğu ilişkiyi, kamunun hangi toplumsal ilişkiler içinde tanımlandığını ve kamunun kimin için 

var olduğunu doğrudan ilgilendiren siyasal bir ayrımı ifade etmektedir. Kamu politikaları kavramı, çoğu 

zaman devleti teknik ve rasyonel karar verici olarak ele alır, “devletin ne yaptığı ve ne yapmadığı”na 

odaklanan analitik bir çerçeve sunar. Bu yaklaşım, politika yapım süreçlerini araçsal ve yönetsel sorunlar 

etrafında tartışırken siyasal çatışmaları ve sınıfsal güç ilişkilerini ya görmezden gelir ya da dışsal unsurlar 

olarak değerlendirme eğilimindedir. 

 

   Kamusal politikalar kavramı ise, genellikle “toplum yararı”, “katılım”, “çoğulculuk” gibi olumlu 

çağrışımlarla kamunun sınırlarını genişleten bir dil üretmektedir. Ancak bu genişleme, kamunun maddi ve 

sınıfsal içeriğinin belirsizleşmesi pahasına gerçekleşir. Özellikle neoliberal yeniden yapılanma sürecinde, 

kamusal politikalar söylemi, devletin doğrudan üretici ve sağlayıcı rolünden çekilmesini, piyasa 

mekanizmalarıyla uyumlu yeni yönetim biçimlerini ve özel sektörün kamusal alanlara nüfuzunu 

meşrulaştıran ideolojik bir işlev üstlenebilmektedir. Bu bağlamda “kamusal olan”, çatışmasız ve uzlaşmacı 

bir alan olarak kurgulanırken, kamunun sınıfsal karakteri görünmez hale gelmektedir. 

 

   Kamucu politikalar ise, tam da bu görünmezleştirme süreçlerine karşı, devletin hangi sınıfsal ilişkiler 

içinde konumlandığını ve politikaların kimin çıkarına işlediğini açık biçimde soran bir yaklaşımı ifade 

etmektedir. Piyasa karşısında kamunun doğrudan üretici ve sağlayıcı rolünü savunan; metalaştırmaya karşı 

meta-dışılaşmayı ve sosyal hakları temel alan bu yaklaşım, kaçınılmaz olarak çatışmalı bir siyasal zeminde 

konumlanmaktadır. Bu yaklaşım, neoliberal dönemde politikanın ve toplumsal tartışmanın dışında 

bırakılmıştır.  

 

   Görüleceği üzere her üç kavram belirli toplumsal ve siyasal önkabullerle şekillenmekte, açıklama, 

analiz ve öneri çerçeveleri bu önkabuller ekseninde değişiklik göstermektedir. Bu nedenle kavramların 

ayrıştırılması yalnızca akademik bir titizlik değil, kamu yönetimi ve kamu hukuku tartışmalarının siyasal 

gerçekliğe temas edebilmesi açısından zorunlu bir önkoşuldur. 

 

   Bu makalenin amacı, söz konusu üç kavramı karşılaştırmalı biçimde ele almak ve özellikle kamucu 

politikalar kavramının sınıfsal ve siyasal bir konumlanma olarak niteliğini ve önemini ortaya koymaktır. Bu 

doğrultuda, ilk olarak kamu politikaları kavramının anaakım literatürdeki yerleşik tanımı ve varsayımları 

tartışılacak; ardından kamusal politikalar söyleminin neoliberal yeniden yapılanma bağlamındaki söylemsel 

ve ideolojik işlevi değerlendirilecektir. Son bölümde ise kamucu politikalar, piyasa karşısında kamuyu 

savunan ve sosyal hakları merkeze alan bir mücadele hattı olarak ele alınacaktır. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

 

100 

 

1. KAMU POLİTİKALARI: DEVLETİN YAPTIKLARI VE YAPMADIKLARI 

Batı literatüründe kamu politikaları yaklaşımı büyük ölçüde örtüşen kavramlarla karşılanmaktadır. 

İngilizce literatürde en yaygın kullanım public policy kavramıdır ve bu kavram devletin belirli alanlarda aldığı 

kararları, uygulamaları ve müdahale biçimlerini ifade eder. Bununla birlikte analitik ayrıntıyı artırmak 

amacıyla government policy ve bağlama göre state policy kavramları da kullanılmaktadır. Fransızca literatürde ise 

kamu politikaları en yaygın biçimiyle politiques publiques kavramıyla ifade edilir. Bu kavram devletin müdahale 

alanlarını, düzenleme pratiklerini ve kurumsal uygulamalarını kapsayan yerleşik bir analitik çerçeve sunar.  

Kamu politikaları, siyaset bilimi ve kamu yönetimi literatüründe en yaygın kullanılan kavramdır. 

Klasik tanımıyla kamu politikaları, devletin belirli bir alanda yapmayı ya da yapmamayı tercih ettiği kararlar, 

düzenlemeler ve uygulamalar bütününü ifade eder (Dye, 2013; Peters, 2015). Türkçe literatürde de bu tanım, 

kamu politikalarını devlet faaliyetlerinin teknik bir toplamı olarak ele alan çalışmalarda yaygın biçimde 

benimsenmiştir (Heper, 2011). Bu tanım, kapsamlı ve açıklayıcı görünümü sayesinde uzun yıllar boyunca 

kamu yönetimi ve kamu hukuku analizlerinin temel referans noktası olmuştur. Ancak aynı zamanda bu 

kavramsallaştırma, kamu politikalarının siyasal ve toplumsal içeriğini perdeleyen önemli bir sorunu da 

beraberinde getirir (Hay, 2002; Gülalp, 2016).  

 

Kamu politikaları kavramı, özellikle son kırk yılda devletin rolünü teknik bir yönetsel meseleye 

indirgeme eğilimiyle biçimlenmiştir. Kamu politikaları, piyasa lehine dönüşümleri “reform”, 

“modernizasyon”, “etkinlik” gibi teknik kavramlarla normalleştirir (Crouch, 2011; Clarke vd., 2007). 

Politikanın, karar süreçleri, araç seçimi, uygulama kapasitesi ve ölçme-değerlendirme şemaları içinde 

“tarafsızlaştırıldığı” ve “teknokratlaştırıldığı” bu yaklaşım, modern kamu yönetimi çalışmalarının önemli bir 

kısmında norm haline gelmiştir (Hood, 1991; Peters, 2015). Kavramların “nötr” kullanımı çoğu zaman 

nötrlük değil, hegemonik aklın kamu yönetimi ve kamu hukuku alanına tercümesidir (Harvey, 2005; Peck, 

2010). Bu eğilim, politik olanı yönetimsel olana; sınıfsal olanı teknik tercihlere; toplumsal çatışmayı ise 

“politika tasarımı” başlığına indirger. Bu noktada üç önemli boyut öne çıkmaktadır: Tarafsız ve sınıfsız devlet 

varsayımı; kamu politikalarının siyasetsizleştirilmesi; kamu hizmetlerinin metalaşması ve yurttaşlığın 

dönüşümü. Şimdi bu eğilimleri yakından inceleyelim.  

 

İlk olarak, bu kavram tarafsız devlet tanımına dayanmakta ve sınıfsal boyutu dışlamaktadır. Devletin 

“ne yaptığı” ve “ne yapmadığı” üzerine odaklanırken, bu tercihlerin hangi toplumsal ve sınıfsal ilişkiler içinde 

şekillendiği sorusunu sistematik biçimde dışarıda bırakır. Devlet, farklı toplumsal talepler arasında rasyonel 

tercihler yapan, teknik kararlar alan ve tarafsız biçimde işleyen bir aktör olarak varsayılır. Bu yaklaşım, 

özellikle yeni kamu işletmeciliği tartışmalarında “etkinlik”, “performans” ve “ölçülebilirlik” ölçütleri 

üzerinden kurumsallaşmıştır (Hood, 1991; Akbulut, 2006, Balcı 2003). Türkiye’de kamu yönetimi 

literatüründe de bu yaklaşım, devleti çoğu zaman “düzenleyici” ve “koordinatör” bir aygıt olarak 

konumlandıran analizlerde yeniden üretilmektedir. 

 

Özelleştirme programları, piyasalaştırma süreçleri, kamusal hizmetlerin yeniden örgütlenmesi ya da 

sosyal yardım mekanizmaları gibi içerik, yönelim ve toplumsal sonuçları bakımından birbirinden oldukça 

farklı müdahaleler, anaakım literatürde ortak bir kavramsal çerçeve altında kamu politikaları başlığıyla ele 

alınmaktadır (Dye, 2013; Peters, 2015). Bu yaklaşım, devletin farklı alanlarda aldığı karar ve uygulamaları 

türdeş bir politika alanı olarak kavramsallaştırırken, söz konusu müdahalelerin ardındaki siyasal tercihler ile 



Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf 

 

101 

 

sınıfsal ve ideolojik yönelimleri büyük ölçüde görünmez kılmakta; kamusal müdahaleler arasındaki niteliksel 

farkları teknik bir eşdeğerlik içinde eritmektedir. 

 

Oysa kapitalist toplumlarda devlet, sınıflar üstü bir aygıt değil; üretim ilişkileriyle, mülkiyet yapılarıyla 

ve sınıf mücadeleleriyle iç içe geçmiş tarihsel bir formdur (Poulantzas, 1978; Jessop, 2002). Devlet, bir 

yandan sermaye birikiminin sürekliliğini sağlayacak kurumsal ve hukuki zemini üretir; diğer yandan 

toplumsal rıza ve meşruiyetin yeniden üretimi için sosyal politika, kamu hizmetleri ve güvenlik aygıtları 

üzerinden müdahil olur (Offe, 1984; Jessop, 2016). Bu ikili rol, kamu politikalarının çelişkili doğasını anlamak 

için merkezidir. Kamu politikaları analizinin, bu çelişkili rolü “tarafsız teknik süreç” olarak sunması, devletin 

sınıfsal karakterinin görünmezleşmesiyle sonuçlanır (Therborn, 1980). 

İkinci olarak, bu kavram neoliberal politikalarla belirginleşmiş ve kamu politikalarının 

siyasetsizleştirilmesi sürecinin bir ifadesi haline gelmiştir. Neoliberalizm, yalnızca belirli iktisadi politika 

tercihlerinin toplamı değildir; aynı zamanda bu tercihlerin nasıl adlandırılacağını, nasıl gerekçelendirileceğini 

ve nasıl tartışılacağını belirleyen kapsamlı bir hegemonya biçimidir (Harvey, 2005; Peck, 2010). Türkiye’de 

neoliberalizmin ideolojik boyutuna odaklanan çalışmalar da, kamu politikalarının “reform”, “etkinlik” ve 

“verimlilik” söylemleri aracılığıyla siyasetsizleştirildiğine dikkat çekmektedir (Boratav, 2005; Şaylan, 2016; 

Balcı, 2003). Bu söylem içinde devletin sermaye lehine yeniden yapılandırılması, kamusal hizmetlerin 

piyasaya açılması ve sosyal hakların daraltılması, kaçınılmaz teknik düzenlemeler olarak sunulur (Crouch, 

2011; Şenses, 2017). Böylece kamu politikaları, sınıfsal mücadelelerin bir alanı olmaktan çıkarılarak yönetsel 

bir uzmanlık meselesi haline getirilir (Clarke vd., 2007; Gülalp, 2016). 

Oysa devletin kamusal alanlardan çekilmesi de, belirli alanlarda müdahaleyi yoğunlaştırması da 

özünde siyasal tercihlerdir. Kamu politikalarının “yapılmayanlar” boyutu, çoğu zaman “kaçınılmazlık”, 

“küresel rekabet” ya da “kaynak yetersizliği” söylemleriyle gerekçelendirilir (Hay, 2002). Ancak bu 

gerekçelendirme, devletin hangi alanlarda bilinçli biçimde sorumluluk almaktan vazgeçtiğini ve bu tercihin 

hangi toplumsal kesimlerin aleyhine işlediğini görünmez kılar. Kamu politikaları olarak alınan kararlar, belirli 

sınıfsal çıkarları önceleyen politik yönelimlerdir (Offe, 1984; Streeck, 2014). 

Üçüncü olarak, kamu politikaları kavramı kamu hizmetlerinin metalaşması ve yurttaşlığın dönüşümü 

ile de doğrudan ilgilidir. Neoliberal dönemde kamusal finansmanın azaltılması ve piyasanın rolünün 

genişletilmesi, kamu politikalarının “modernizasyonu” ya da “yeniden yapılandırılması” olarak sunulmuştur 

(Hood, 1991; Güler, 2005). Oysa kamusal hizmetlerin piyasaya açılması, yalnızca hizmet sunum biçiminde 

bir değişiklik değil; toplumsal hak anlayışının dönüşümü anlamına gelir. Hak temelli bir yurttaşlık 

anlayışından, piyasa içi bir “erişim” anlayışına geçiş söz konusudur (Esping-Andersen, 1990; Pierson, 1996; 

Hay, 2002; Şaylan, 2016). 

Benzer biçimde sosyal politika alanında da kamu politikalarının “yapılmayanlar” boyutu dikkat 

çekicidir. Sosyal haklar yerine seçici, koşullu ve geçici yardım mekanizmalarının yaygınlaşması, devletin 

yoksulluğu ortadan kaldırmaya değil, onu yönetmeye odaklanan bir yaklaşımı benimsediğini göstermektedir 

(Pierson, 1996). Bu durum, sosyal politikanın yapısal eşitsizlikleri dönüştüren bir alan olmaktan çıkıp, 

toplumsal denetim ve siyasal meşruiyet üretme aracına dönüşmesine yol açar (Offe, 1984). Devletin hangi 

alanlarda aktif olduğu, hangi alanlardan çekildiği ve hangi riskleri bireylerin üzerine bıraktığı, doğrudan sınıf 

ilişkileriyle bağlantılıdır (Boratav, 2012).  



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

 

102 

Sonuç olarak kamu politikaları kavramı ideolojik olarak nötr bir analiz ve politika aracı değildir. 

Aksine, nasıl tanımlandığı ve kullanıldığı, belirli bir siyasal perspektifi yeniden üretir (Hay, 2002; Gülalp, 

2016). Devletin ne yaptığı kadar neyi yapmamayı tercih ettiği, bu tercihlerin hangi toplumsal kesimler için 

ne anlama geldiği ve kamusal olanın nasıl yeniden tanımlandığı sorgulanmak zorundadır. Bu sorgulama 

olmaksızın kamu hukuku ve kamu yönetimi alanında yapılan analizler, kaçınılmaz olarak eksik ve sınırlı 

kalacaktır. 

2. KAMUSAL POLİTİKALAR: KAMUNUN SÖYLEMSEL İNŞASI 

Batı literatüründe kamusal politikalar ifadesi, Türkçedeki kullanımından farklı olarak ayrı ve yerleşik 

bir kavram biçiminde değil, çoğunlukla kamu politikaları kavramının farklı teorik bağlamlarda yeniden 

yorumlanması yoluyla kullanılmaktadır. Kamusal olan ayrı bir sıfatlaştırma üzerinden değil, devletin eylemleri 

ve kararları bağlamında tanımlanır. Bununla birlikte özellikle 1990’lardan itibaren yönetişim, ağlar ve katılım 

tartışmalarıyla birlikte public-oriented policies, publicness, public value ve public interest gibi kavramlar öne çıkmış; bu 

kavramlar, kamusal olanın sınırlarını yeniden tanımlamaya dönük söylemsel açılımlar üretmiştir (Rhodes, 

1996; Moore, 1995). Fransızca literatürde ise özellikle neoliberal yeniden yapılanma süreciyle birlikte action 

publique kavramı yaygınlaşmış; bu kavram, devlet merkezli kamu politikası anlayışından, çok aktörlü, 

yerelleşmiş ve ortaklık temelli bir kamusal müdahale anlayışına geçişi ifade etmek için kullanılmıştır 

(Bozeman, 2007; Osborne, 2010). Hem İngilizce hem de Fransızca literatürde dikkat çekici olan nokta, 

“kamusal” sıfatının kamunun maddi ve sınıfsal içeriğini güçlendiren bir anlamdan çok, devletin 

sorumluluklarının yeniden dağıtılması ve piyasayla eklemlenmesi biçiminde kullanılmasıdır. Bu nedenle Batı 

literatüründe kamusal sıfatı, çoğu zaman kamunun özneleşmesi değil, yeniden tanımlanması anlamına 

gelmektedir. 

Son yıllarda Türkiye’de kamu yönetimi alanında sık kullanılmaya başlanan kamusal politikalar ifadesi, 

ilk bakışta daha kapsayıcı, daha demokratik ve daha toplumsal bir içeriğe işaret ediyormuş izlenimi 

yaratmaktadır. Kamusal alan, kamu yararı, yurttaşlık, katılım ve ortak iyilik gibi kavramlarla birlikte anılması, 

bu izlenimi güçlendirmektedir (Walsh, 1995). Ancak kavramın bu olumlu çağrışımlarının ardında, bir teorik 

belirsizlik ve siyasal muğlaklık bulunmaktadır. Kavram, kamunun doğrudan özne olduğu, karar alma ve 

uygulama süreçlerinde belirleyici olduğu bir politika alanına işaret etmemektedir. Kamusal politikalar, 

devletin toplumsal sorumluluklarını genişletmesine değil, bu sorumlulukların yeniden tanımlanmasına 

dayanır. Bu noktada beş boyut öne çıkar: Sınıfsız ve tarihsiz kamu kavrayışı; kamu politikalarında piyasayla 

müzakere; yurttaşlık kavramının dönüştürülmesi; kamusal söyleminin ideolojik işlevi; uzlaşımsal bir norm 

olarak kamu yararı kavrayışı. Bu boyutları ışık altına alalım. 

İlk olarak, kamusal politikalar kavramı “kamusal olan”ı sınıfsal, tarihsel ve maddi bağlamından 

kopararak soyut bir “toplum yararı” fikrine indirger. Neoliberal dönemde kamusal politikalar söylemi, bu 

tarihsel gerçeği perdeleyen bir işlev görür. “Toplumun tamamı”, “ortak ihtiyaçlar” ya da “kamusal fayda” 

gibi ifadeler, farklı sınıfsal çıkarların varlığını ve çatışmasını muğlaklaştırır. Böylece sermaye lehine alınan 

kararlar, kamunun geneline yönelik rasyonel ve kaçınılmaz tercihler olarak sunulabilir. Kamunun kim olduğu, 

hangi toplumsal kesimleri kapsadığı, hangi ihtiyaçların önceliklendirildiği soruları karanlıkta kalır. 

Bu bağlamda kamusal politikalar, kamunun maddi kapasitesini doğrudan güçlendiren bir politika 

setinden ziyade, kamunun söylemsel düzeyde yeniden tanımlandığı bir çerçeve olarak işlev görmektedir 

(Rhodes, 1996; Osborne, 2010). Kamusal olan artık kamusal mülkiyet, kamusal hizmet ya da kamusal 

istihdam gibi somut kurumsal biçimlerle değil, ortaklık ve proje temelli uygulamalarla tanımlanır. 

Oysa kamusal olan, hiçbir tarihsel bağlamda sınıflarüstü, tarafsız ya da eşit özneler arasında 

kurulmuş nötr bir uzlaşma alanı olmamıştır. Kamusal olan, her dönemde egemen üretim ilişkileri ve sınıfsal 

güç dengeleri içinde tanımlanmış; hangi ihtiyaçların “kamusal” sayılacağına, hangi taleplerin meşru kabul 



Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf 

 

103 

 

edileceğine ve kamunun hangi amaçlara hizmet edeceğine bu güç ilişkileri yön vermiştir. Bu nedenle kamusal 

olan, toplumsal çıkarların eşit biçimde temsil edildiği bir ortak zemin değil, sınıfsal mücadelelerin, 

çatışmaların ve hegemonya kurma girişimlerinin yoğunlaştığı bir siyasal alandır (Offe, 1984; Jessop, 2002). 

İkinci olarak, kamusal politikaların görünür olduğu alanlardan biri piyasayla girdiği müzakereci 

ilişkilerdir. Kamu–özel işbirliği (KÖİ) modelleri, bu ilişkilerin en önemli örneklerindendir. Sağlık, eğitim, 

ulaşım ve sosyal hizmetler gibi temel kamusal alanlarda yaygınlaştırılan bu modeller, “kamusal ihtiyaçlara 

daha etkin cevap verme”, “kamu kaynaklarının verimli kullanımı” ve “hizmet kalitesinin artırılması” gibi 

gerekçelerle savunulmaktadır. Kamusal politikalar, bu dönüşümün doğrudan karşısında yer almaz. KÖİ 

modelleri, kamunun hizmet sunumunda geride kalmasını ifade ederken; bu durum kamusallığın zayıflaması 

değil, aksine “kamusal kapasitenin genişlemesi” olarak sunulur. Oysa pratikte yaşanan, kamusal hizmetlerin 

özel sermaye tarafından kar amacıyla sunulması ve kamu bütçesinin uzun vadeli yükümlülükler yoluyla özel 

sektöre aktarılmasıdır (Hodge vd. 2010). Bu süreçte kamu, hizmeti doğrudan üreten bir özne olmaktan çıkar; 

sözleşme yapan, denetleyen ve garanti veren bir aktöre indirgenir. 

Üçüncü olarak, kamusal politikalar söyleminin bir diğer önemli sonucu, yurttaşlık kavramının 

içeriksizleştirilmesi ve dönüştürülmesidir. Kamusal hizmetlerden yararlanan bireyler, hak sahibi yurttaşlar 

olarak değil; hizmet kullanan “kullanıcılar” ya da “paydaşlar” olarak tanımlanır. Bu dönüşüm, kamusal 

hakların evrensel ve eşitlikçi niteliğini aşındırır (Marshall, 1950; Bozeman, 2007; Kartal, 2010). Yurttaşın hak 

talep eden bir özne olmaktan çıkarılması, hak ihlalleri ve eşitsizlikler gibi sorunların siyasal meseleler 

olmaktan çıkarılıp yönetsel problemlere indirgenmesine yol açar. Bu durum, kamu hukukunun kamuyu 

sınırlayan ve toplumsal eşitliği güvence altına alan işlevinin de aşınmasına yol açar. 

Dördüncü olarak, kamusal politikalar neoliberalizmin kamusal söyleminin idelojik işlevini yerine 

getirmektedir. Neoliberalizm devleti ortadan kaldırmaz; aksine devleti yeniden yapılandırır. Bu yeniden 

yapılandırmanın temel hedefi, piyasa ilişkilerinin toplumsal yaşamın tüm alanlarına nüfuz etmesini sağlamak 

ve bu süreci siyasal olarak meşrulaştırmaktır (Harvey, 2005). Devletin sosyal sorumluluklarından çekilmesi, 

kamunun zayıflaması olarak değil; “kamunun dönüşümü”, “kamusal yönetişimin güçlenmesi” ya da “yeni 

kamusallık biçimleri” olarak sunulur. Böylece kamunun maddi varlığı azalırken, kamusal söylemin hacmi 

genişler. Kamusal olan, fiili bir güç ilişkisi olmaktan çıkarak söylemsel bir kategoriye dönüşür.  

Beşinci olarak kamu yararı, kamusal politikalarda çoğunlukla siyasal bir mücadele alanı olarak değil, 

kamusal müdahaleleri meşrulaştıran önsel ve uzlaşımsal bir norm olarak ifade edilir. Böylece kamu yararı, 

yönetsel süreçlerin işletilmesiyle otomatik olarak ortaya çıkacak bir sonuç gibi sunulur.  Oysa ki kamu yararı, 

tarafsız ya da evrensel bir içerik taşımaz; aksine belirli tarihsel koşullarda egemen sınıf çıkarlarının 

genelleştirilmesi yoluyla kurulan ideolojik bir formdur. Bu nedenle kamu yararı, kamusal olanın maddi ve 

sınıfsal içeriğini güçlendiren bir ilke değil; neoliberal devletin kamusal sorumluluklardan geri çekilişini 

görünmez kılar (Eagleton, 2023).  

Sonuç olarak kamusal politikalar, kamunun özne olduğu politikalar değil; kamunun yeniden 

tanımlandığı, sınırlarının daraltıldığı ve piyasa lehine yeniden kurulduğu bir söylemsel alanı ifade eder. Bu 

nedenle kamusal politikalar kavramının eleştirel bir süzgeçten geçirilmesi, kamu yönetimi ve kamu hukuku 

literatürü açısından yalnızca teorik değil, aynı zamanda siyasal bir zorunluluktur. Kamusal politikalar 

kamunun özneleşmesini sağlayan güçlü bir karşı hat üretmekten ziyade neoliberal dönüşümlerin yarattığı 

tahribatı sınırlandırmakta çoğu zaman yetersiz kalan bir söylemsel çerçeve sunar.  

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

 

104 

3. KAMUCU POLİTİKALAR: PİYASAYA KARŞI KAMUYU SAVUNMAK 

Batı literatüründe kamucu politikalar kavramı, Türkçedeki gibi tekil ve yerleşik bir kavram olarak 

kullanılmaz; bunun yerine kavram, farklı kuramsal gelenekler içinde çeşitli ifadelerle karşılanır. İngilizce 

literatürde kamucu politikaları en yakın biçimde karşılayan ifadeler public-centred policies, public ownership–based 

policies, public provision policies, decommodification-oriented public policies ve anti-market public policies’dir (Esping-

Andersen, 1990). Bu kavramlar, piyasa mekanizmalarına karşı kamunun doğrudan üretici ve sağlayıcı rolünü, 

sosyal hakların metalaştırılmasına karşı meta-dışılaşmayı vurgular. Özellikle refah devleti ve eleştirel siyasal 

iktisat literatüründe bu kavram, decommodification (meta-dışılaştırma) kavramı etrafında tartışılır (Esping-

Andersen, 1990). Fransızca literatürde ise kamucu politikalar, politiques publiques de caractère public, politiques de 

service public, intervention publique directe ya da politiques anti-marché ifadeleriyle karşılanır (Lascoumes, P. ve Le 

Gales, P., 2007). Her iki literatürde de bu kavram, kamunun maddi varlığını ve toplumsal sorumluluğunu 

genişletmeyi hedefleyen, açık biçimde piyasa karşıtı ve emek yanlısı bir politika hattını tanımlar. 

Kamucu politikalar kavramı, kamu politikaları ve kamusal politikalar başlıkları altında tartışılan 

yaklaşımlardan köklü biçimde ayrılır. Kamuculuk, kamunun yalnızca bir düzenleme alanı olarak ele 

alınmasını reddeder; kamuyu, toplumsal ihtiyaçların karşılanmasında doğrudan ve maddi bir özne olarak 

konumlandırır (Offe, 1984). Bu yaklaşımda kamu, piyasa süreçlerini uzaktan denetleyen bir aracı değil; 

toplumsal yeniden üretimin kurucu bir unsuru olarak düşünülür (Esping-Andersen, 1990). Bu yönüyle 

kamucu politikalar, piyasa karşısında kamuyu; sermaye karşısında toplumsal ihtiyaçları; kar mantığı karşısında 

kamu yararını esas alan bütünlüklü bir siyasal ve sınıfsal konumlanmayı ifade eder (Boratav, 2012). Kamusal 

olan burada soyut bir söylem değil, maddi kurumlar, kamusal mülkiyet biçimleri ve sosyal haklar bütünüdür. 

Kamucu politikalar teknik bir yönetsel tercih ya da ideolojik olarak nötr bir kamu yönetimi modeli 

değildir. Aksine kamuculuk, devletin toplumsal rolüne ilişkin açık bir sınıfsal tercihi temsil eder (Poulantzas, 

1978). Bu tercih, devletin piyasa süreçlerinden geri çekilmesini ilerleme ya da zorunluluk olarak sunan 

neoliberal yaklaşımlarla bilinçli bir kopuş anlamına gelir (Harvey, 2005; Peck, 2010). Kamuculuk, kamunun 

geri çekilmesini, piyasanın genişlemesini ve sosyal hakların metalaştırılmasını kaçınılmaz gören anlayışlara 

karşı, kamunun genişletilmesini, güçlendirilmesini ve demokratikleştirilmesini savunur (Offe, 1984; Jessop, 

2002). Dolayısıyla kamucu politikalar, yalnızca “nasıl yönetilmeli?” sorusuna değil, doğrudan “kimin için ve 

kimin aleyhine?” sorusuna verilen siyasal bir yanıttır (Therborn, 1980). Bu kapsamda dört boyut öne 

çıkmaktadır: Devletin maddi ve toplumsal rolünü yeniden tanımlama; kamu hukukunun toplumsal işlevini 

merkeze alma; kamunun niteliği; kamunun yeniden kurulması. Devlet-piyasa-sınıf ilişkileri doğrultusunda 

bunları mercek altına alalım. 

İlk olarak kamucu politikalar, neoliberal yeniden yapılanmaya karşı devletin toplumsal 

alandaki maddi ve doğrudan rolünü yeniden kurmayı hedefler. Kamuculukta devlet, yalnızca piyasanın 

işleyişini düzenleyen ya da özel sektörle sözleşmeler aracılığıyla ilişki kuran bir aktör olarak tasarlanmaz 

(Hood, 1991; Jessop, 2016). Kamunun doğrudan üretici, sağlayıcı ve örgütleyici rolü esastır. Eğitim, sağlık, 

barınma, ulaşım ve enerji gibi alanlar, piyasa mantığına terk edildiklerinde eşitsizlik üreten alanlar olmaları 

nedeniyle, kamucu yaklaşımda yaşamsal toplumsal ihtiyaçlar olarak tanımlanır (Esping-Andersen, 1990,). 

Kamunun bu alanlardaki varlığı, yalnızca hizmet sunumu değil, toplumsal eşitliğin maddi zeminidir. 

Bu bağlamda kamuculuk, kamusal hizmetlerin metalaştırılmasını piyasanın “yan etkisi” olarak değil, 

neoliberal birikim rejiminin asli bir unsuru olarak ele alır (Harvey, 2005). Bu yaklaşımda kamu hizmetleri 

piyasa içinde satın alınan bir mal ya da bireysel tercihlere indirgenmiş bir tüketim nesnesi değildir; toplumsal 

yeniden üretimin zorunlu ve kolektif bir bileşenidir (Ryan, 2001). Sağlık hizmetinin özel sektör eliyle 

sunulması, eğitimin rekabetçi piyasa koşullarına açılması ya da barınmanın spekülatif bir yatırım alanına 

dönüştürülmesi, kamucu bakış açısından yalnızca yanlış tasarlanmış politikalar değil; toplumsal eşitliğe, sosyal 



Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf 

 

105 

 

adalete ve yurttaşlık bağının maddi temellerine yönelik yapısal tehditlerdir (Esping-Andersen, 1990; Kartal, 

2010, Özuğurlu, 2003).  

Kamuculuk, kamunun ekonomik ve toplumsal hayattaki varlığını genişletmeyi yalnızca refah 

politikası bağlamında değil, demokrasinin maddi koşullarının korunması açısından da ele alır (Marshall, 1950; 

Somers, 2008). Kamunun geri çekildiği her alanda piyasa mekanizmalarının devreye girmesi, sınıfsal 

eşitsizlikleri derinleştirir; eğitim, sağlık, barınma ve istihdam gibi temel riskleri bireylerin omuzlarına yükler 

(Pierson, 1996; Offe, 1984; Streeck, 2014). Riskler bireylere yüklendikçe, güvensizlik ve güvencesizlik 

demokrasinin toplumsal dayanaklarını çözer.  

İkinci olarak kamucu politikalar, kamu hukukunun toplumsal işlevine merkezi bir önem atfeder. 

Neoliberal dönemde kamu hukuku, çoğu zaman kamusal olanı sınırlayan; piyasa ilişkilerinin önünü açan bir 

düzenleme alanı haline gelmiştir (Offe, 1984; Crouch, 2011, Özdemir, 2022). Özelleştirme, kamu–özel 

işbirliği ve sözleşme temelli hizmet sunumları, kamu hukukunun eşitlikçi ve koruyucu işlevi yerine piyasa 

güvenliğini önceleyen bir çerçevede kurumsallaştırılmıştır (Hodge vd., 2010). Bu dönüşümle birlikte sosyal 

haklar, evrensel yükümlülükler olmaktan çıkarılarak mali sürdürülebilirlik ve bütçe disiplini gerekçeleriyle 

sınırlandırılmıştır (Şenses, 2017).  

Kamucu yaklaşım, bu eğilime karşı, kamu hukukunu sosyal hakların güvencesi olarak yeniden 

düşünür (Özdemir, 2022). Eğitim, sağlık, sosyal güvenlik ve barınma gibi haklar, devletin takdirine bağlı 

sosyal yardımlar ya da proje temelli geçici destekler olarak değil; yurttaşlık temelinde evrensel, devredilemez 

ve talep edilebilir haklar olarak tanımlanır (Marshall, 1950). Bu çerçevede kamuculuk, sosyal hakları sadaka 

ya da lütuf mantığından kurtararak bağlayıcı bir hukuksal zemine oturtmayı hedefler. Kamu hukuku, 

piyasanın işleyişini kolaylaştıran değil, toplumsal eşitliği güvence altına alan bir araç olarak yeniden 

işlevlendirilir (Gülalp, 2016). 

Üçüncü olarak kamucu politikalar, kamunun yalnızca büyüklüğünü değil; niteliğini de tartışma 

konusu yapar (Özdemir vd, 2006). Kamucu politikalar, somut kamusal kurumları, kamusal finansmanı ve 

güvenceli kamu istihdamını hayata geçirilmesi gereken temel yükümlülükler olarak görür (Esping-Andersen, 

1990; Güler, 2018). Kamunun güçlenmesi, salt bütçesel genişleme ya da kurumsal yoğunlaşma anlamına 

gelmez; aynı zamanda kamunun demokratikleşmesini zorunlu kılar (Clarke vd., 2007). Kamu çalışanlarının 

güvenceli istihdamı, sendikal hakların korunması, çalışma koşullarının iyileştirilmesi ve kamusal karar alma 

süreçlerine toplumsal katılımın sağlanması, kamucu politikanın ayrılmaz bileşenleri olarak görülür (Esping-

Andersen, 1990; Brown, 2015). Kamuculuk, kamu hizmetlerinin yalnızca devlet tarafından değil, toplum 

adına ve toplumsal denetim altında yürütülmesini savunur. 

Dördüncü olarak kamucu politikalar, kamunun yalnızca korunmasını değil; yeniden 

kurulmasını hedefler. Bu yeniden kuruluş, kamunun piyasa karşısında güçlendirilmesini, sosyal hakların 

evrenselleştirilmesini ve kamu hukukunun emek ve toplum lehine yeniden işlevlendirilmesini içerir (Offe, 

1984; Esping-Andersen, 1990). Bu nedenle kamuculuk, geçmişin refah devleti deneyimlerine nostaljik bir 

dönüş değil; güncel eşitsizliklere, güvencesizliğe ve piyasalaşmaya karşı ileriye dönük bir toplumsal proje 

olarak ele alınmalıdır (Harvey, 2005; Streeck, 2014). 

Sonuç olarak kamucu politikalar, teknik kamu yönetimi araçlarından ya da ideolojik olarak nötr 

politika setlerinden ibaret değildir. Kamuculuk, sermaye birikim rejimine, sınıfsal güç ilişkilerine ve devletin 

toplumsal rolüne ilişkin açık bir siyasal pozisyonu ifade eder. Piyasanın doğal, kaçınılmaz ve verimli olduğu 

varsayımına karşı, kamunun tarihsel olarak toplumsal mücadeleler sonucunda inşa edilmiş bir kazanım 

olduğunu hatırlatır (Özuğurlu, 2003). Bu kazanımın korunması ve genişletilmesi, kendiliğinden değil, siyasal 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

 

106 

mücadele ve kamusal müdahale yoluyla mümkündür. Bu nedenle kamucu politika, teknik bir yönetsel tercih 

değil; açık ve bilinçli bir sınıfsal konumlanmadır. 

 

SONUÇ  

Bu üç kavram arasındaki fark, devletin ne yaptığına dair bir farktan çok, kimin için yaptığına dair bir 

farktır. Kamu politikaları (public policies), devletin belirli bir alanda aldığı kararları, yaptığı düzenlemeleri ve 

uyguladığı programları tanımlayan analitik bir çerçeve sunar; çoğu zaman “yapılanlar” kadar “yapılmayanlar”ı 

da bu çerçeveye dahil eder. Kamusal politikalar (public-oriented policies) ise, bu eylem alanını “kamu yararı”, 

“ortak iyi”, “katılım” ve “toplumsal ihtiyaç” gibi olumlu çağrışımlı kavramlarla ele alır. Ne var ki bu katman, 

kamunun kim olduğuna ve hangi çıkarların “kamu” adına temsil edildiğine ilişkin soruları karanlıkta bırakır. 

Kamucu politikalar tam da burada devreye girer: Devletin eylemlerini sınıfsal ilişkilerin içinden okur; kamu 

yararı söylemiyle örtülen tercihlerin hangi toplumsal kesimlere maliyet yüklediğini ve kimin lehine işlediğini 

görünür kılar. 

Bu nedenle kamucu politikalar, mevcut kamu politikalarının eleştirisiyle başlar. Önce “kamu yararı” 

adına yürütülen hangi düzenlemelerin fiilen sermaye birikimini güçlendirdiğini; kamusal kaynakların hangi 

mekanizmalarla karlara dönüştürüldüğünü; kamunun hangi alanlarda geri çekilirken hangi alanlarda piyasa 

lehine daha etkin hale getirildiğini sorar. Özelleştirme, piyasalaştırma, kamu–özel işbirliği, proje bazlı sosyal 

hizmetler ve seçici yardım rejimleri gibi uygulamalar, kamucu bakışta yalnızca teknik tercihler değil; kamusal 

olanın sınırlarını daraltan ve sınıfsal güç ilişkilerini yeniden kuran siyasal hamlelerdir. Kamuculuk, bu 

hamlelerin karşısına kamuyu yalnızca “düzenleyici” değil, aynı zamanda doğrudan sağlayıcı, üretici ve 

örgütleyici bir özne olarak yerleştirir; kamu hizmetlerini kar mantığından koparmayı, sosyal hakları evrensel 

yurttaşlık hakkı olarak yeniden kurmayı ve kamusal ihtiyaçları piyasanın insafına bırakmamayı hedefler. 

Bu makale, kamu politikaları, kamusal politikalar ve kamucu politikalar arasındaki ayrımı görünür 

kılarak, kamuculuğun neden yalnızca bir tercih değil, politik bir zorunluluk olduğunu savunmuştur. 

Eşitsizliklerin derinleştiği, emeğin güvencesizleştiği ve kamunun piyasa lehine yeniden yapılandırıldığı bir 

dönemde, “kamusal” söylemin genişlemesi çoğu kez kamunun maddi kapasitesindeki daralmayı 

gizleyebilmektedir. Kamucu politikalar ise bu örtüyü kaldırarak, kamunun yeniden inşasını somut bir 

program olarak tarif eder: evrensel ve nitelikli kamusal hizmetler, kamusal planlama ve yatırım, güvenceli 

kamu istihdamı, demokratik denetim mekanizmaları ve sosyal hakların piyasaya devredilemeyecek kurumsal 

güvenceleri. Bu yönüyle kamuculuk, hem analitik hem de normatif düzlemde, kamunun emek yanlısı ve 

eşitlikçi bir zeminde yeniden kurulması için temel bir mücadele hattı sunmaktadır. 

 

KAYNAKLAR 

Akbulut, Örsan Ö. (2006). Türkiye’de Kamu Yönetimi İncelemesini Tamamlayıcı Bir Kavram 
Önerisi: Ölçücülük-İdeametric, Amme İdaresi Der gisi , 39(4), 159–193.  

Alford, Robert R., ve Friedland, Roger (1985).  Powers of  Theor y: Capitalism, the State, and 
Democracy . Cambridge: Cambridge University Press.  

Apple, Micheal W. (2006).  Educating the “Right”  Way: Markets, Standards, God, and Inequality .  
New York: Routledge.  

Balcı, Asım (2003) Toplam Kalite Yönetimi Ve Kamu Yönetimi, Acar, M. ve Özgür, H. (der.) 
Çağdaş Kamu Yönetimi -I ,  Ankara: Nobel, 329-345. 

Boratav, Korkut (2005).  Türkiye İktisat Tarihi (1908–2002) . Ankara: İmge.  

Boratav, Korkut (2012).  Emper yalizm, Sosyalizm ve Türkiye . Ankara: Yordam. 



Kamu Politikaları, Kamusal Politikalar ve Kamucu Politikalar: Kavramlar Üzerinden Devlet, Piyasa ve Sınıf 

 

107 

 

Bozeman, Barry (2007)Public Values and Public Interest: Counterbalancing Economic Individualism .  
Washington, DC: Georgetown University Press.  

Brown, Wendy (2015).  Undoing The Demos: Neoliberalism’s Stealth Revolution . New York: Zone 
Books. 

Clarke, John, Newman, Janet, Smith, Nick, Vidler, Elizabeth, ve Westmarland, Louise. 
(2007). Creating Citizen-Consumers . London: Sage. 

Crouch, Colin (2011).  The Strange Non-Death of  Neoliberalism . Cambridge: Polity.  

Dye, Thomas, R. (2013).  Understanding Public Policy , Boston: Pearson.  

Esping-Andersen, Gosta (1990).  The Three Worlds of  Welfare Capitalism .  Princeton: Princeton 
University Press.  

Gülalp, Haldun (2016).  Kapitalizm, Sınıf  ve Devlet . İstanbul: Metis.  

Güler, Birgül Ayman (2005).  Devlette Reform Yazıları . Ankara: İmge.  

Güler, Birgül Ayman (2018).  Kamu Yönetimi: Yapı ve İşleyiş . Ankara: İmge.  

Harvey, David (2005).  A Brief  Histor y of  Neoliberalism . Oxford: Oxford University Press.  

Hay, Colin (2002). Polit ical Analysis: A Critical Introduction . Basingstoke: Palgrave.  

Heper, Metin (2011) Türkiye’nin Siyasal Hayatı,  Doğan Kitap.  

Hodge Graeme A., Greve Carsten ve Boardman Antony (Der.). (2010). International Handbook 
on Public-Private Partnerships . Cheltenham, UK: Edward Elgar.  

Hood, Christopher (1991). A Public Management For All Seasons?  Public Administration, 
69(1), 3–19. 

Jessop, Bob (2002). The Future of  the Capitalist State . Cambridge: Polity.  

Jessop, Bob (2016). The State: Past, Present, Future.  Polity, 48(2), 133–152. 

Kartal, Filiz (Der). (2010) Yurttaşlık Tartışmaları ,  Ankara: TODAİE.  

Köse, Ahmet Haşim; Şenses, Fikret; Yeldan, Erinç (Der.) (2007) Korkut Boratav’a Armağan: 
Küresel Düzen, Birikim, Devlet Ve Sınıflar , İstanbul: İletişim.  

Lascoumes, Pierre ve Le Gales, Patrick (2007) Introduction: Understanding Public Policy 
through its Instruments—From the Nature of  Instruments to the Sociology of  
Public Policy Instrumentation, Governance , 1-21. 

Marshall, Thomas H. (1950).  Citizenship and Social Class .  Cambridge: Cambridge University 
Press. 

Moore, Mark H. (1995). Creating Public Value: Strategic Management in Government. Cambridge ,  
MA: Harvard University Press.  

Offe, Claus (1984). Contradict ions of  the Welfare State . Cambridge, MA: MIT Press.  

Osborne, Stephen P. (der.). (2010). The New Public Governance?: Emerging Perspectives on the 
Theor y and Practice Of  Public Governance . London: Routledge.  

Özdemir, Ali M., Yücesan-Özdemir, Gamze. ve Yıldız, Mete (2006)  “Kapitalizm, İletişim 
Ve Kalkınma”, Praksis , 15, Güz, 147-186. 

Özdemir, Ali Murat (Der.) (2022) Genel Kamu Hukuku , Ankara: İmge.  



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

 

108 

Özuğurlu, Metin (2003) Sosyal Politikanın Dönüşümü Ya Da Sıfatın Suretten Kopuşu, 
Mülkiye , 239, 59-75. 

Peck, Jamie (2010). Constructions of  Neoliberal Reason . Oxford: Oxford University Press.  

Peters, B. Guy (2015).  Advanced Introduction to Public Policy . Cheltenham: Edward Elgar.  

Pierson, Paul (1996). The New Politics of  The Welfare State.  World Politics, 48(2), 143–179. 

Poulantzas, Nicos (1978).  State, Power, Socialism . London: Verso.  

Rhodes, Rodrick A. W. (1996). The New Governance: Governing Without Government. 
Political Studies , 44(4), 652–667.  

Ryan, Neal (2001) Restructing Citizens As Consumers: Implications For New Modes Of  
Governance, Australian Journal of  Public Administration ,  60(3), 104-109. 

Somers, Margaret R. (2008).  Genealogies Of  Citizenship : Markets, Statelessness And The Right To 
Have Rights , Cambridge: Cambridge University Press.  

Streeck, Wolfgang (2014).  Buying Time . London: Verso.  

Şaylan, Gencay (2016).  Postmodernizm . Ankara: İmge.  

Şenses, Fikret (2017).  Neoliberalizm ve Kalkınma . İstanbul: İletişim.  

Therborn, Göran (1980).  What Does The Ruling Class Do When It Rules?  London: Verso. 

Walsh, Kieron (1995) Quality Through Markets: The New Public Service Management , Wilkinson, 
A. ve Willmott, H. (der.) Making Quality Critical , London: Routledge, 82-105. 

 

 

 



 

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
ARAŞTIRMA MAKALESİ  

HAKEMLİ 
Geliş Tarihi: 20.10.2025 

Kabul Tarihi: 16.12.2025  

   

 
 
Bu makale en az iki hakem incelemesinden geçmiştir.   
This article has been reviewed by at least two referees. 
DOI: 10.5281/zenodo.18428644 
 

110 

6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

The First Decade of Law No. 6360: The Case of Ordu Metropolitan Municipality 
 

Erol Uğraş Öçal, Dr., Erzincan Binali Yıldırım Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Siyaset 

Bilimi ve Kamu Yönetimi Bölümü Siyaset ve Sosyal Bilimler Anabilim Dalı, Erzincan/Türkiye. Eposta: 

erolugrasocal@gmail.com, ORCID: 0000-0002-0801-5018 

 

ÖZ 

Türkiye’nin, 1984 yılında İstanbul, Ankara ve İzmir kentlerindeki uygulamayla tanıştığı büyükşehir belediyesi sistemi 
kırk yıllık bir yönetsel deneyimi geride bırakmıştır. Bu süreçte, bir yandan büyükşehir belediyesi sayısı artarken bir 
yandan da bu belediyelerin yetki ve sorumluklarında önemli değişiklikler yaşanmıştır. Ancak bu değişiklikler içerisinde 
en önemlisi, kente özgü bir yönetsel birim olan belediyenin bu özelliğinin dışına çıktığı 2012 tarihli 6360 sayılı Kanun 
ile hayata geçirilmiştir. 2014 yerel seçimleriyle uygulamaya konulan bu yeni büyükşehir belediyesi modelinde belediye 
sınırları il mülki sınırlarıyla eşitlenmiştir. Bu, basit bir sınır değişikliği değildir. Büyükşehir belediyesi sınırlarının il sınırı 
olmasıyla birlikte, mülki idare-yerel yönetim ilişkileri, yerel yönetim birimleri arası ilişkiler, kent-kır dengesi, il ölçeğinde 
belediye örgütlenmesi ve yerel seçim sistemi gibi yönetsel, ekonomik ve siyasal boyutları olan bir dizi değişimle karşı 
karşıya kalınmıştır. Bu çalışma, 2014-2024 yılları arasını kapsayan, yeni büyükşehir belediye sisteminin ilk on yılını Ordu 
Büyükşehir Belediyesi üzerinden incelemektedir. Çalışmanın temel iddiası, 6360 sayılı Kanun ile ortaya konan yeni 
büyükşehir belediye sisteminin, “büyük” şehirlerin ihtiyaçlarını göz önüne alan bir yönetim birimini gözetmenin 
ötesinde, ekonomik, yönetsel ve siyasal birtakım beklentilere cevap vermek üzere tasarlandığıdır. Ordu özelindeki 
inceleme bu beklentilerin ne ölçüde karşılandığını ortaya koymayı amaçlamaktadır. Bu amaç doğrultusunda yürütülen 
araştırmada, literatür taraması ve doküman incelemesine dayalı nitel bir yöntem izlenmiştir. 
 

Anahtar sözcükler: : Yerel Yönetim, Büyükşehir Belediyesi, 6360 sayılı Kanun, Ordu, Ordu Büyükşehir Belediyesi 

ABSTRACT 

The metropolitan municipality system, which Türkiye first encountered in 1984 through its implementation in İstanbul, 
Ankara, and İzmir, has now completed forty years of administrative experience. During this period, while the number 
of metropolitan municipalities increased, significant changes also occurred in their powers and responsibilities. 
However, the most critical turning point among these changes was introduced by Law No. 6360 of 2012, which 
transformed the municipality -an administrative unit specific to urban areas- beyond its original character. Under this 
new metropolitan municipality model, implemented following the 2014 local elections, municipal boundaries were 
aligned with provincial administrative boundaries. This transformation represents not merely a change in territorial 
limits but encompasses a series of administrative, economic, and political shifts, including those related to state–local 
government relations, inter-local government interactions, the urban–rural balance, and the local electoral system. This 
study examines the first decade (2014-2024) of the new metropolitan municipality system through the case of Ordu 
Metropolitan Municipality. The main argument of the study is that the new system introduced by Law No. 6360 was 
designed not only to address the administrative needs of metropolitan areas but also to respond to various economic, 
administrative, and political expectations. The analysis of the Ordu case aims to reveal the extent to which these 
expectations have been met. In pursuit of this objective, the study adopted a qualitative approach grounded in a 
literatüre review and document analysis. 
 
 
 
Keywords: Local Government, Metropolitan Municipality, Law No. 6360, Ordu, Ordu Metropolitan Municipality 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

111 

GİRİŞ   

Kent, binlerce yıllık bir geçmişe sahip olsa da dünya tarihinde kentte yaşayan nüfusun kırda yaşayan 

nüfusun üzerinde seyrettiği bir zaman kayıtlara geçmemiştir. Ta ki 21. yüzyılın başına kadar. Yaşamakta 

olduğumuz yüzyıl, imparatorluk ve ulus-devlet yüzyıllarından sonra kentler yüzyılı olarak anılmaktadır. 21. 

yüzyıl için yapılan bu niteleme, hem kent nüfusunun kır nüfusunu geçmesinden kaynaklanmaktadır hem de 

kentlerin ekonomik, politik ve toplumsal öneminin giderek artmasıyla yakından ilişkilidir. Metropol kentler 

ise çok daha özel bir ilgiyle karşılanmaktadır. Bunun sebebi, metropollerin sadece kendi içindeki ve 

çevrelerindeki karmaşıklaşmış toplumsal ilişkilerde değil; uluslararası rekabette taşıdıkları özgül ağırlıkta 

yatmaktadır. Metropoller, ev sahipliği yaptıkları nüfus (işgücü), merkezi oldukları para (sermaye) ve pazarı 

oldukları ticaret (mallar) ile küresel rekabetin tüm taşıyıcı unsurlarını bünyelerinde barındırmaktadırlar. Bu 

özellikleri nedeniyle, özellikle küreselciliğin ve neoliberalizmin yükselişe geçtiği 1980’li yıllar itibariyle 

metropollerin/büyük kentlerin yönetimi her zaman gündemde olan bir konu olmuştur. Bu durum, söz 

konusu örnek Türkiye olduğunda da değişmemektedir. 1970’lı yıllarda başlayan bir dizi çaba olmakla birlikte, 

büyük kentlerin yönetimine ilişkin esas gündem 12 Eylül 1980 askeri müdahalesini izleyen günlerde 

gelişmeye başlamıştır. 

1980’in Aralık ayında yayımlanan Millî Güvenlik Konseyi (MGK) kararı ile büyük yerleşim yerleri 

için bir takım yönetsel önlemler alınmıştır. 1982 Anayasası’nda ise büyükşehir belediyesi kurulmasına 

dayanak olacak bir maddeye yer verilmiş, 1984’te ise 3030 sayılı Kanun ile ilk büyükşehir belediyeleri 

kurulmuştur. Kırk yılı geride bırakan büyükşehir belediyesi sistemi hem nicelik hem nitelik olarak önemli bir 

gelişim seyri izlemiştir. 1984 yılında bu yana büyükşehir belediyeleri hem sayıca artmış hem de bu 

belediyelerin yetki ve sorumluluk alanları genişlemiştir. Büyükşehir belediyesi mevzuatında sıklıkla 

değişiklikler yapılmış olsa da bunlar içinde 2004 tarihinde yeni bir büyükşehir belediyesi kanunun çıkarılması, 

2008 yılında belediye sınırları başta olmak üzere yapılan birtakım düzenlemeler ve 2012 tarihli yeni bir 

büyükşehir belediyesi modeli ön gören düzenleme en önemlileridir. 2012 tarihli değişiklik, büyükşehir 

belediyelerinin sınırlarını il sınırlarına genişletmesi nedeniyle yönetsel, siyasal ve ekonomik pek çok boyutta 

en derin etkiyi bırakan düzenleme olmuştur. Bu çalışmada bu etkiler Ordu Büyükşehir Belediyesi (OBB) 

üzerinden incelenecektir.  

Çok boyutlu etkisi nedeniyle, Kanun tasarısının 2012 yılında gündeme geldiği ilk günden itibaren 

hayli hararetli bir tartışma ortamı gelişmiştir. Bu tartışmalar siyasette olduğu kadar akademik kamuoyunda 

da kendine yer açmış, tasarı kanunlaştıktan ve 2014 yılında uygulamaya girdikten sonra da artarak devam 

etmiştir. Bu ilginin değişimini lisansüstü tezlerden takip etmek mümkündür. Ulusal Tez Merkezinde “6360 

sayılı” anahtar sözcük öbeğiyle yapılan bir taramada, 92 teze ulaşılmaktadır. Bu tezlerden ilki 2014 yılında 

hazırlanmıştır. 2014 yılında yalnız 1 lisansüstü tez yayımlanırken bu sayı her yıl giderek artmıştır. 2019 yılında 

27 lisansüstü tez ile yayımlanmış tez grafiği tepe noktasına ulaşmıştır. Kanun’un uygulamaya konmasından 

sonraki ilk yerel seçim dönemini kapsayan beş yıllık süreçteki ilgi 2019 yerel seçimi sonrasındaki ikinci 

dönemde devam etmemiştir. 2019 sonrasında konuya olan ilginin azaldığını hazırlanan tez sayısında da 

görmek mümkünüdür. 2025 yılında 6360 sayılı Kanunu konu eden tez sayısı neredeyse başladığı noktaya 

dönmüş ve yalnız 2 tez yayımlanmıştır. 

Buna ek olarak, bu çalışmanın odak noktası olan Ordu Büyükşehir Belediyesini lisansüstü tez 

konusu olarak belirleyen 6 teze erişilmektedir. Bu tezlerin tartışmaya açtıkları konular ise OBB örneğinde, 

çalışma ilişkileri, ilçe ve kırsal alan ilişkileri, kurumsal imaj ve mülki sınırlarda büyükşehir belediye 

örgütlenmesidir. Lisansüstü tezlerin yanı sıra OBB özelinde yürütülmüş akademik çalışmalar da mevcuttur. 

Ordu’da büyükşehir belediyesi kurulması süreci (Atabeyoğlu, 2014); büyükşehir ölçeğinde altyapı 

hizmetlerinin koordinasyonunda Ordu örneği (Özdemir vd., 2016); yeni büyükşehir belediyesi modelinin 

bütçe üzerindeki etkileri (Usta, 2021); OBB’nin sunmakta olduğu spor hizmetleri (İslam, 2022); OBB’nin 

zabıta hizmetleri (Usta, 2023) incelemeye konu edilmiştir. 6360 sayılı Kanun’un uygulamadaki ilk on yılının 

muhakemesine ilişkin akademik kaynaklar da literatürde yerini almaya başlamıştır (Günal ve Ağın, 2023). 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

112 

Bunlar içinde, Ordu Büyükşehir Belediyesi de dahil olmak üzere (Buckley, 2024) otuz büyükşehir 

belediyesini ayrı ayrı inceleme konusu edinen “6360 Sayılı Yasanın Büyükşehirlerde 10 Yıllık Uygulama 

Deneyimi” başlıklı kitap en kapsamlısıdır (Mengi ve Özgül, 2024).  

Bu çalışmanın temel iddiası, 6360 sayılı Kanun ile ortaya konan yeni büyükşehir belediye sisteminin, 

“büyük” şehirlerin ihtiyaçlarını göz önüne alan bir yönetim birimini gözetmenin ötesinde, ekonomik, 

yönetsel ve siyasal birtakım beklentilere cevap vermek üzere tasarlandığıdır. Bu iddiayı sorgulamak için doğru 

bir örnek vaka seçmek gereklidir. Bu nedenle, Kanun uygulamaya konduğunda büyükşehir belediyesi 

kurulma yeterliğini göstermeyen tek il olan, dolayısıyla aslında “büyük” şehir olmayan Ordu ili örneklem 

olarak seçilmiştir. Kanun’un gündeme geldiği günlerde ve gerekçesinde ileri sürülen bir takım gerekçe ve 

beklentilerin ne ölçüde gerçekleştiği ise Ordu Büyükşehir Belediyesinin on yıllık deneyimine bakılarak 

incelenmiştir. Bu inceleme, OBB başta olmak üzere örgütsel doküman incelemesi, resmi veri analizi ve 

literatür taraması sonucu elde edilen verilerin nitel analizi ile yürütülmüştür. Elde edilen bulgular, gerçekleşen 

verilerin beklentileri karşılamadığı yönünde olmuştur. 

 

1. 6360 SAYILI KANUN SONRASI YENİ BÜYÜKŞEHİR BELEDİYESİ MODELİNİN GETİRDİKLERİ 

Büyük yerleşim yerlerinin yönetimi, Türk kamu yönetim sistemi içinde, özellikle kentsel nüfusun 

artışıyla beraber kamuoyunun gündemini işgal eden bir konu olmuştur. Özellikle 1970’li yıllar itibariyle hem 

kentli nüfustaki artış hem de kentli nüfusun siyasal talepleri belediyecilik başta olmak üzere yerel yönetim 

konusunu giderek önemli kılmıştır. Bu artan önem, yeni yönetsel pratiklere yönelik arayışlarını da 

beraberinde getirmiştir. Örneğin, 1970’li yıllarda büyük yerleşim yerlerini ifade eden metropoliten alanların 

yönetimine ilişkin hizmet birlikleri kurulması yönünde girişimler ve kanun tasarıları gündeme gelmiştir 

(Mengi ve Özgül: 3). Ancak bu girişimler çoğu zaman uygulamaya konamamış veya uzun erimli olmamıştır. 

Büyük yerleşim yerlerine özgü yönetim modellerinin gelişimi ancak 1980 sonrasında sistematik bir 

uygulamaya dönüşebilmiştir. 

12 Eylül 1980 askeri müdahalesinin hemen ardından, aralık ayında Millî Güvenlik Konseyinin 

(MGK) 34 sayılı Karar’ında “ülkemizde hızlı nüfus artışı ve köyden kente göçün sonucu olarak büyük 

kentlerimizin yakınlarında teşekkül etmiş olan belediyeler; aydınlatma, su, kanalizasyon ve ulaşım gibi 

hizmetlerin yeterli bir şekilde halka götürülmesinde ve kontrolün aksamasına neden olmaktadır” denilerek 

özel bir uygulamaya olan ihtiyaç belirtilmiştir (RG). MGK, bu ihtiyaca yönelik çözümü “büyük kentlerin 

çevresinde teşekkül etmiş olan bu durumdaki belediyelerin sıkıyönetim komutanlıklarının koordinesinde ve 

onların emredecekleri şekilde ana belediyelere bağlanmasında (…)”bulunmuştur (RG). 1982 yılında kabul 

edilen yeni Anayasa’da ise ilk kez “büyük yerleşim merkezleri için özel yönetim biçimlerinin” kanunla 

getirilebileceğini yönünde düzenleme yapılmıştır. Anayasa’nın vermiş olduğu bu yetkiyle 1984 yılında 195 

sayılı “Büyük Şehir Belediyelerinin Yönetimi Hakkında Kanun Hükmünde Kararname” çıkarılmış, KHK 

aynı yıl 3030 sayısını alarak kanunlaştırılmıştır.  

Türk kamu yönetimi sistemi, büyükşehir belediyesi modeliyle 1984 yılında çıkarılan 3030 sayılı 

“Büyük Şehir Belediyelerinin Yönetimi Hakkında Kanun Hükmünde Kararnamenin Değiştirilerek Kabulü 

Hakkında Kanun” ile tanışmıştır. İlk olarak İstanbul, Ankara ve İzmir kentlerinde kurulan üç büyükşehir 

belediyesine yıllar içerisinde yenileri eklenmiştir. Uygulamaya konulduğundan bu yana geçen 40 yıllık süreçte 

büyükşehir belediyelerinin kuruluşunda üç dalga olduğu görülmektedir. Birinci dalgada 1984-1988 yılları 

arasında kurulan 8 büyükşehir belediyesi, ikinci dalgada 1993 yılında kurulan 7 büyükşehir belediyesi ve 

üçüncü dalgada 2012 yılında kurulan 14 büyükşehir belediyesi bulunmaktadır (Mengi ve Özgül, 2024: 6). 

Bunlara ek olarak, 1999 Marmara Depremi sonrasında 2000 yılında kurulan Sakarya Büyükşehir Belediyesi 

bulunmaktadır. Uygulamaya konulduğu tarihten itibaren büyükşehir belediyelerinin yalnız sayıları artmamış, 

aynı zamanda büyükşehir belediyesi mevzuatında da pek çok düzenleme yapılmıştır. Bunlardan en 

önemlilerinden biri 2004 yılında yürürlüğe giren ve 3030 sayılı Kanun’u yürürlükten kaldıran 5216 sayılı 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

113 

Büyükşehir Belediyesi Kanunu’dur. 2008 yılında çıkarılan ve kamuoyunda “pergel düzenlemesi” olarak 

bilinen kanun değişikliği de büyükşehir belediyelerinin sınırlarına ilişkin düzenlemeleriyle önemlidir (Zengin, 

2014: 100). Ama büyükşehir belediyesi modelinde esas köklü değişim 2012 yılında çıkarılan ve uygulamaya 

2014 yerel seçimleri sonrasında konulan 6360 sayılı Kanun ile yapılmıştır.  

Peki 6360 sayılı Kanun’u bu denli önemli kılan nedir? 6360 sayılı Kanun’un en önemli değişikliği 

büyükşehir belediyelerinin sınırlarına ilişkindir. Bu değişiklik, büyükşehir belediyelerinin yetki-sorumluluk 

alanında sadece bir fiziki coğrafya değişikliği değil; etkisi itibariyle yönetsel, siyasal, ekonomik ve mali 

sonuçlar doğuran bir değişikliktir. Söz konusu Kanun ile büyükşehir belediyelerinin sınırları il mülki 

sınırlarıyla eşitlenmiştir. Böylece, Türkiye’nin yönetsel sisteminde ilk kez belediye örgütlenmesi kentsel alanın 

dışını da kapsayan bir sınıra ulaşmıştır. Bu sınır değişikliğinin yönetsel sonuçlarından biri, büyükşehir 

belediyesi kurulması şartına ilişkindir. Daha öncesinde belediye nüfusunun 750.000 olması şartı, 6360 ile 

birlikte il nüfusunun 750.000 olması şeklinde değişmiştir (Zengin, 2014: 103). Büyükşehir belediyelerinin 

sınırlarının mülki sınırlar olarak belirlenmesinin ikinci yönetsel sonucu, büyükşehir belediyesi kurulan illerde 

var olan il özel idaresi, köy ve belde belediyesi olmak üzere üç yerel yönetim türüne ait birimlerin kapatılması 

olmuştur. Kanun’un yürürlüğe girmesiyle beraber 30 il özel idaresinin, 1.076 belde belediyesinin ve 16.500 

köyün tüzel kişiliği kaldırılmıştır (Zengin, 2014: 103). Böylece büyükşehir belediyesi kurulan illerde yerel 

yönetim sistemi, büyükşehir ilçe belediyesi ve büyükşehir belediyesi olmak üzere iki kademeli bir yapıya 

dönüşmüştür. 

Kanun’da büyükşehir belediyelerine ilişkin ön görülen sınır düzenlemesinin ve bazı yerel yönetim 

türlerinin bu illerde kaldırılmasının Anayasa’ya uygunluğu ise tartışmalıdır. Kemal Gözler, Kanun’un 

Anayasa’ya uygunluğunu tartışmaya açtığı yazısında, Anayasa’nın “özel yönetim biçimleri” kurulasını “büyük 

iller” için değil “büyük yerleşim yerleri” için öngördüğünü belirtmektedir (Gözler, 2013: 37). Buna göre, iller 

bir yerleşim yeri olmadığına göre il ölçeğinde bir özel yönetim birimi kurulması Anayasa’ya uygun değildir. 

Buna karşılık, 2004 yılında yürürlüğe giren mevcut Büyükşehir Belediyesi Kanunu’na ve 6360 sayılı Kanun’a 

da rengini veren görüş büyükşehirlerin tek bir merkez olarak değerlendirilemeyeceğin, onların merkez ve 

ona bağlı uydu merkezlerden oluşan bir havzayı kapsadığı görüşüdür (Zengin, 2014: 96). 6360 sayılı Kanun’a 

göre bu havza tüm il sınırıdır. 

Kanun’un tartışmalı diğer bir noktası Anayasa’nın 127. maddesine ilişkindir. Anayasa’nın 127. 

maddesinde mahalli idare birimleri il, belediye ve köy olmak üzere üç tür olarak belirlenmiştir. 6360 sayılı 

Kanun ile büyükşehir belediyesi kurulan 30 ilde, 127. maddede belirtilen il düzeyinde yerel yönetim birimi 

olan il özel idarelerinin ve köylerin tüzel kişilikleri kaldırılmıştır (Gözler, 2013: 40-44). Böylece 30 ilde 

Anayasa’nın öngördüğü üçlü yerel yönetim yapısının dışına çıkılmış ve bu illerde sadece belediye yerel 

yönetim birimleri kalmıştır. Gözler, Anayasa’nın 127. maddesinde çizilen üçlü çerçevede bir değişim 

yapılmadan bu içerikte bir yerel yönetim reformu yapılmasının mümkün olmadığı görüşündedir (Gözler, 

2013: 37).  

Kamuoyunda gündeme gelen Anayasa’ya aykırılık itirazına ve uygulamada doğacak muhtemel 

sorunlara işaret eden eleştirilere karşılık kanun tasarısı 2012 yılında TBMM’de kabul edilerek kanunlaşmıştır. 

Kabulü ile 6360 sayısını alan Kanun’un genel gerekçesine bakıldığında küreselleşmeye ve neoliberal 

politikaların kavram setlerine yapılan vurgu dikkati çekmektedir (TBMM, 2012). Gerekçede, “küreselleşme 

ile yönetim paradigması değişmektedir” denildikten sonra bu değişimin birtakım kavramları öne çıkardığı 

belirtilmiştir (TBMM, 2012). Gerekçede öne çıkan ilke ve değerler, “etkin, etkili, vatandaş odaklı, hesap 

verebilir, katılımcı, saydam ve olabildiğince yerel” şeklinde sıralanmıştır. Bu ilke ve değerlerle amaçlananın 

ise “hizmet kalitesini artırmak ve vatandaş katılımını güçlendirmek” olduğu belirtilmiştir (TBMM, 2012). 

Mevcut yerel yönetim sistemindeki parçalı yapının ve küçük yerel yönetim birimlerinin kapasite 

yetersizliğinin bu ilkelerin uygulanmasına ve hedeflerin gerçekleştirilmesine engel olduğu ileri sürülmüştür. 

Küçük yerel yönetim birimlerinin küçük ölçekte planlar yapabildikleri ancak bunların makro politikalara 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

114 

dönüşemediği; sayıca fazla yerel yönetim birimleri arasında yetki ve sorumluluk paylaşımı sorunu olduğu; 

bunun planlama ve koordinasyon sorunları doğurduğu; ölçek ekonomisinden yararlanılamadığı ve kapasite 

yetersizliği nedeniyle sorunların çözülemediği belirtilmiştir (TBMM, 2012). 

1980’de büyükşehir belediyelerine giden yolun başlangıç metinlerinden biri olarak görebileceğimiz 

MGK’nın  34 sayılı Karar’ında belirtilen gerekçelere ve 2012’de çıkarılan 6360 sayılı Kanun’un gerekçesine 

bakıldığında büyükşehir anlayışındaki değişim görülebilmektedir. 34 sayılı Karar’da sunulan gerekçeler, 

altyapı ve imar sorunlarına ve mevcut yapının bu sorunlara çözümde yetersiz kaldığına yoğunlaşmaktadır. 

6360 sayılı Kanun’un gerekçesinde ise kentin yönetimindeki teknik sorunlardan çok bir yönetim paradigması 

değişiminden söz edilmektedir. Bu paradigma değişimi ise kenti rekabet edebilirlik, hesapverebilirlik, etkililik, 

etkinlik gibi ekonomi temelli kavramlar ekseninde düşünmeyi içermektedir.    

Kanun gerekçesinde sıralanan sorunlara ve amaçlara yönelik geliştirilen çözüm ise küçük ölçekteki 

yerel yönetim birimlerinin tüzel kişiliklerinin kaldırılması, büyükşehir belediyelerinin yetki ve sorumluluk 

alanlarının il sınırları olarak belirlenmesi olmuştur. Bu temel değişiklik beraberinde siyasal, yönetsel ve 

ekonomik pek çok sonucu doğuran bir dizi değişikliği de beraberinde getirmiştir. Örneğin, büyükşehir 

belediyesi sınırlarının il sınırlarına genişletilmesinin siyasal etkisi kaçınılmaz şekilde seçim çevresinin 

değişmesi olmuştur. 6360 sayılı Kanun ile birlikte il seçmelerinin tamamı, ilçe belediye başkanlığı, ilçe 

belediyesi meclis üyeliği ve büyükşehir belediye başkanlığı olmak üzere üç farklı oy kullanmaktadır. 

Büyükşehir belediye meclisi üyeleri ise ilçe belediye başkanları ve ilçe belediye meclislerinden seçilen 

temsilcilerle oluşmaktadır. Seçim çevresinde yaşanan değişim, kırsal alandan gelen oylar ile seçim 

sonuçlarının iktidar partisi lehine değişebileceği yorumlarını doğurmuştur. İkinci tartışmalı nokta ise 

büyükşehir belediye meclisinde partilerin temsil oranındaki dengesizliğe ilişkindir. 

İl sınırlarında büyükşehir belediye örgütlenmesinin en önemli sonuçlardan bir diğeri yönetseldir. 

Daha öncesinde kentsel alanın yönetimine ilişkin tecrübesi bulunan bir yerel yönetim biriminin mülki 

sınırlarda nasıl bir örgütlenme modeli geliştireceği kanunun uygulamaya girmesiyle karşı karşıya kalınan 

sorunlardan biri olmuştur. Büyükşehir belediyeleri, hem üstlendikleri yeni yetki ve sorumluluklar hem de 

sorumluluk alanlarına giren yeni coğrafya için yeni örgütlenme pratikleri geliştirmişlerdir.  

İl sınırlarında büyükşehir belediye örgütlenmesinin ekonomik ve mali sonuçları da olmuştur. Bu 

sonuçlardan en tartışmalıları, büyükşehir ilçe belediyeleri ile büyükşehir belediyeleri arasındaki bütçe 

paylaşımıdır. Buna ek olarak, Kanun’un çıkarıldığı dönemde yerel yönetim birimlerinin sayısının 

azaltılmasının bütçenin daha etkin kullanılacağı yönünde de bir öngörü bulunmaktadır. Yerel yönetim 

birimlerinin bütçe verilerindeki dağınıklık ve bu verilerin standartlaştırılarak analiz edilmesindeki zorluklar 

nedeniyle bu çalışmanın dışında tutulmuştur. Ancak özellikle maliye gibi alanlarla yapılacak işbirlikleri ile 

büyükşehir belediye bütçelerine ilişkin özel çalışmaların yapılması gerekliliği literatürde tamamlanması 

gereken bir eksiklik olarak durmaktadır. Buna ek olarak, yetki ve sorumluluk alanı hem coğrafya hem de 

hizmet alanı anlamında artırılan büyükşehir belediyelerinin bulundukları illerde sosyo-ekonomik düzeyde bir 

iyileştirme yaratacağı da öngörülmüştür. Ancak bu öngörünün de uygulamadaki sonuçları tartışmalıdır.  

 

2. ORDU BÜYÜKŞEHİR BELEDİYESİNİN İLK ON YILI 

 

Yukarıda da değinildiği üzere, 6360 sayılı Kanun ile büyükşehir belediyesi sisteminde yapılan 

değişikliğin siyasal, yönetsel ve ekonomik sonuçları olmuştur. Bu sonuçları diğer büyükşehir belediyelerinde 

olduğu gibi Ordu Büyükşehir Belediyesinin on yıllık tecrübesinde de izlemek mümkündür. Bu inceleme için 

Ordu Büyükşehir Belediyesinin seçilmesinin önemli bir nedeni vardır. Bu neden, Kanun yürürlüğe girdiğinde 

Ordu’nun büyükşehir belediyesi olma yeterliğini sağlayamayan tek büyükşehir belediyesi olmasıdır. 2012 

yılında Kanun çıkarılırken il nüfusu 750.000 üzerinde olan 29 il bulunurken bunların tamamında büyükşehir 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

115 

belediyesi kurulmuştur. Kanun’un TBMM’den geçtiği dönemlerde il nüfusu 750.000’e oldukça yakın olan 

birkaç il olmakla birlikte bunlar arasında Ordu ili 741.371’lik nüfusu ile sınıra en yakın olanıdır (TÜİKa). 

Kanun’un Meclis’ten geçmesinden yalnız üç ay sonra Ordu il nüfusu 750.000 üzerine çıkmış ve bu nedenle 

6360 sayılı Kanun’a yapılan bir ek ile Ordu ilinde de büyükşehir belediyesi kurulmuştur. Ordu il nüfusundaki 

bu kısa dönemde gözlemlenen artış elbette ki organik değildir. Uzun yıllardır göç veren ve nüfus artış oranı 

eksi değerlerde seyreden ilin bu kısa dönemde yaşadığı % 30’luk artış dış müdahale ile olabilmiştir. Bu durum, 

büyükşehir belediyesi kurulması için gerekli olan nüfus şartını sağlayabilmek için Ordu dışında yaşayan 

Orduluların nüfus kayıtlarını taşıması yönünde bir çabanın ürünüdür. Ordu’da büyükşehir belediyesi 

kurulması için hazırlana kanun tasarısının mecliste görüşülmesi sırasında, Ordu milletvekili İdris Yıldız bu 

durumu, “(…) İstanbul’da yaşayan Ordulu arkadaşlarımızı Ordu’ya katkı koyması adına Ordu’ya davet ettik; 

onlar da özverili olarak çalıştılar. Önce 2012 yılı sonuna kadar 741 bine ulaştık ama yetmedi, ondan sonra 

bir hışımla beldeleri ilçe yapacağız diyerek ciddi bir hummalı çalışma sonucunda 772 bin nüfusuna ulaştık 

(…)” sözleriyle açıklamaktadır (TBMM, 2013: 91). Yıldız’ın ifadeleri, büyükşehir belediyesi kurulması için 

gerekli nüfus şartının müdahale ile sağlanabildiğinin en açık ifadesidir. Nüfus kayıtlarının taşınması sırasında 

Ordu halkına verilen vaatler ise tartışmalıdır. Nüfus kayıtlarının Ordu’ya taşınması büyükşehir belediyesi 

kurulmasında etkili olsa da belde belediyelerinin ilçe olması vaadi yerine getirilemediği gibi Ordu il 

sınırlarındaki tüm belde belediyeleri mahalleye dönüştürülmüştür. 

2013 yılında Ordu il nüfusu 750.000 üzerine çıkmış olsa da 6360 sayılı Kanun’un uygulamaya 

konduğu ve Ordu Büyükşehir Belediyesinin faaliyete başladığı 2014 yılında 730.000’in altına düşmüştür. Bu 

veriye göre, 2014 yılında büyükşehir belediyesi kurulma yeterliğini sağlamayan tek il Ordu’dur. Bu özellik 

takip eden yıllarda da devam etmiştir. Ordu ili, on yıllık büyükşehir belediyesi döneminin üç yılında nüfus 

ölçütünü sağlayamamıştır. Grafik-1’de, on yıllık zaman diliminde Ordu ilinin nüfus değişimi görülmektedir. 

Grafikte de görüldüğü üzere, on yıllık zaman diliminde Ordu ili nüfusu istikrarsız bir seyir izlemiştir. 

 

 

Grafik-1: 2014-2024 Yılları Arasında Ordu İli Nüfus Değişimi 

 

Ordu il nüfusu, 6360 sayılı Kanun ile büyükşehir belediyesi olmanın en önemli ölçütü olan nüfus 

ölçütünü sağlamada sınır hattında geziniyor olsa da on yıllık bir büyükşehir belediyesi deneyimine de sahiptir.  

Büyükşehir belediyesi olma yeterliğini sağlayamayan, diğer bir deyişle, büyükşehir olmayan bir büyükşehir 

belediyesinin on yıllık deneyimi, diğer 29 büyükşehir belediyesine göre daha dikkat çekicidir. Kanun 

gerekçesinden bahsedilirken vurgulandığı gibi, 6360 sayılı Kanun’un tek gerekçesi, büyük yerleşim yerlerinde 

yaşanan belediyecilik sorunlarına çözüm bulmak değildir. Daha geniş bir yönetim paradigması değişimiyle 

bağlantılıdır. Bu paradigma değişimi, siyasal ve ekonomik amaç ve beklentilerle de birleşmektedir. Bu 

nedenle, 6360 sayılı Kanun’un uygulamasını, büyük şehir olmayan bir büyükşehir belediyesinde incelemek 

önem kazanmaktadır. Bu inceleme, “büyük şehir” olmadan “büyükşehir” belediyesi olan Ordu ilindeki on 

 720 000

 730 000

 740 000

 750 000

 760 000

 770 000

 780 000

2012 2014 2016 2018 2020 2022 2024 2026



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

116 

yıllık serüvenin yönetsel, siyasal ve ekonomik boyutlarına bakılarak yürütülmüştür. Mülki sınırlarda 

büyükşehir belediyesi örgütlenmesinin nasıl kurgulandığı, seçim çevresinin değişimi ile seçim sonuçlarının 

nasıl etkilendiği ve Kanun gerekçesinin beklentileri arasında yer alan ekonomik gelişmenin nasıl seyrettiğine 

bakmak bu deneyimi anlamayı kolaylaştıracaktır. 

 

2.1. Yönetim ve Örgütlenme 

6360 sayılı Kanun’un uygulamaya girdiği 2014 sonrasında ortaya çıkan yönetsel sonuçları iki şekilde 

incelemek mümkündür. Bunlardan ilki, Kanun ile birlikte uygulamaya konan yeni büyükşehir belediyesi 

modelinde mevcut yerel yönetim sisteminin ve yönetsel birimlerin yaşadığı değişimlerdir. İkincisi ise yeni 

kurulan büyükşehir belediyesinin mülki sınırlarda nasıl bir örgütlenme pratiği geliştirdiğinin incelenmesidir. 

2000’li yıllar itibariyle çeşitli dönemlerde gündeme gelen yerel yönetim reformlarının ortak 

noktalarından biri, yerel yönetim birimlerinin sayılarını azaltmak ve yetki alanlarını hem coğrafi hem hizmet 

boyutuyla genişletmektir. 2000’li yıllarda, küçük yerel yönetim birimlerinin sayısının istikrarlı bir şekilde 

azaltıldığı görülmektedir. Daha büyük yerel yönetim birimlerinin ise hem sayısı artırılmış hem de yetki alanları 

genişletilmiştir. Bu yöndeki iradenin belki de en radikal şekilde uygulamaya konduğu tarih 6360 sayılı 

Kanun’un çıkarıldığı 2012 yılı olmuştur. Bu tarih itibariyle, büyükşehir belediyesi sayısı 16’dan 30’a; 

büyükşehir ilçe belediyesi sayısı 143’ten 519’a yükselmiştir. İl özel idaresi sayısı 81’den 51’e; belde belediyesi 

sayısı 1.977’den 397’ye; köy tüzel kişiliği sayısı 34.283’ten 18.143’e düşürülmüştür (MİGM). Yüzdesel 

ifadesiyle, 2015 yılında Türkiye nüfusunun % 77,18’i büyükşehir belediyesi sınırları içinde yaşamaya başlamış, 

Türkiye yüzölçümünün % 51’i büyükşehir belediyelerinin yetki ve sorumluluk alanı içine dahil edilmiştir 

(Kalkınma Bakanlığı, 2014: 25). 

Türkiye genelindeki bu eğilimi Ordu özelinde de gözlemlemek mümkündür. 6360 sayılı Kanun’un 

yürürlüğe girmesiyle beraber Ordu’da büyükşehir belediyesi kurulurken, Ordu İl Özel İdaresi ve Ordu 

Belediyesi kapatılmıştır. Bunlara ek olarak, Ordu il sınırları içerisinde var olan 53 belde belediyesinin ve 479 

köyün tüzel kişilikleri kaldırılmıştır (Öçal, 2016: 149). Bunlara karşılık daha önce Merkez ilçe adıyla anılan 

ilçenin adı Altınordu olarak değiştirilmiş ve Altınordu Belediyesi kurulmuştur. Ayrıca Valilik bünyesinde bir 

de Yatırım İzleme ve Koordinasyon Başkanlığı (YİKOB) kurulmuştur. Kuruluşu itibariyle bakıldığında 

YİKOB, merkezi yönetimle yerel yönetim arasında bir köprü görüntüsü sunmaktadır. 

Literatürde YİKOB’un, kaldırılan il özel idarelerinin yerine kurulduğu yönünde bir değerlendirme 

vardır (Genç ve Aygül, 2022:. 11). 6360 sayılı Kanun’da YİKOB, ilerdeki tüm kamu kurum ve kuruluşlarının 

yatırım ve hizmetlerinde koordinasyonu sağlama, rehberlik etme ve denetleme gibi görevlere sahip bir yapı 

olarak planlanmıştır. Bu yapısıyla YİKOB literatürde il özel idarelerinden doğan boşluğu dolduracak, onların 

görev ve yetkilerinin güncellendiği ve bu sayede yeni büyükşehir belediyesi modeline uyumlu yerel nitelikte 

bir yönetim birimi olarak yorumlanmaktadır (Akman ve Kalander, 2018: 1026). Her ne kadar il özel idareleri 

yerel yönetim birimi olsalar da merkezi yönetimin taşradaki faaliyetlerinin yürütülmesinde de önemli role 

sahiptirler. Büyükşehir belediyesi olan otuz ilde, il özel idarelerinin yerel nitelikteki hizmetleri büyükşehir 

belediyelerine devredilmiş, merkezi yönetimle bağ kuran görevler için YİKOB kurulmuştur (Tosun ve Aslan, 

2023: 717). Ancak uygulamasına bakıldığında YİKOB’un başta hukuki altyapı ve örgütlenme olmak üzere 

pek çok sorunu olduğu görülmektedir (Genç ve Aygül, 2022: 3). 

Yerel yönetim birimlerinin tüzel kişiliklerinin kaldırılmasında en önemli aşamalardan biri kapatılan 

birimlerin varlık ve borçlarının devir, tasfiye ve paylaştırılması süreci olmuştur. Bu süreçte, kapatılan il özel 

idarelerinin, belediyelerin ve köy tüzel kişiliklerinin varlık ve borçları büyükşehir ilçe belediyeleri ile 

büyükşehir belediyeleri ve mülki idare arasında paylaştırılmıştır. Ordu ili özelinde bu paylaştırma sürecinin 

nasıl sonuçlandığına bakıldığında, sürecin sonunda en büyük payı, paylaşıma konu olan varlıkların % 

60,29’unu alan OBB olduğu görülmektedir (Öçal, 2016: 161). Yerel yönetimlerin güçlendirilmesi ve hizmette 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

117 

halka yakınlık gibi ilkelerle gerekçelendirilen yeni modelde pek çok yerel yönetim biriminin hukuki varlığına 

son verilirken sahip oldukları varlıklar da yerelde yaratılan yeni bir merkeze, büyükşehir belediyesine 

devredilmiştir. Bu maddi sonucun gerekçe ile uyumluluğu tartışmalıdır. Kanun’un gerekçesinde yer alan 

“olabildiğince yerel” ifadesi de bu noktada sorgulanmaya açıktır. Olabildiğince yerel ifadesinin bir diğer 

karşılığı hizmette halka yakınlık ilkesidir. Ancak hizmeti sunabilecek halka en yakın yerel yönetim birimlerinin 

kapatılması gerçekten hizmeti halka yakınlaştırmakta mıdır? 6360 sayılı Kanunla birlikte köylerin ve belde 

belediyelerinin kapatılması ve ilçe belediyelerinin yetki ve sorumluluklarının bir bölümünün büyükşehir 

belediyelerine verilmesi özellikle kent merkezine uzak yerleşim yerlerinin hizmetlere erişimini zorlaştırdığı 

bir gerçektir. Bu durumun örneklerini Ordu ilinde bulabilmek mümkündür. 

Örneğin, 6360 sayılı Kanun ile birlikte itfaiye hizmetleri büyükşehir belediyeleri çatısında toplanmış, 

devir tasfiye sürecinde ilçe ve belde belediyelerinin envanterindeki tüm araçlar ve personel büyükşehir 

belediyelerine devredilmiştir (Öçal, 2016: 178). İtfaiye gibi ivedilik gerektiren hizmetlerin merkezden 

yürütülmesi oldukça zordur. Önceki sistemde kapasite yetersizliği nedeniyle sık sık eleştirilere maruz kalan 

belde belediyeleri itfaiye araç ve personeline sahip olduklarından bölgelerindeki vakalara daha hızlı müdahale 

edebilme imkanları bulunmaktaydı. Ancak, 2014 sonrasında, tüm bu belediyeler sahip oldukları araç ve 

personelden mahrum kalmışlardır. Özellikle merkezden uzak kırsal yerleşimlerin bu tarz afet ve acil durumlar 

karşısındaki kırılganlıklarının daha da arttığı söylenebilir. İtfaiye araç, gereç ve personelinden mahrum kalan 

belde belediyelerinde büyükşehir belediyesinin bulduğu çözüm ise hizmeti örgütlemek yerine itfaiyecilik 

eğitimi vermek olmuştur (Öçal, 2016: 180).  

6360 sayılı Kanun’un yönetsel etkilerinden ikincisi mülki sınırlarda büyükşehir belediyesinin nasıl 

bir örgütlenme pratiği geliştirdiğidir. İl sınırlarında belediye örgütlenmesi Türk yönetsel sisteminde oldukça 

yeni bir olgudur. 2004 sonrasında yalnız İstanbul ve Kocaeli illerinde örneği görünen il sınırında büyükşehir 

belediyesi örgütlenmesi 2014 sonrasında otuz büyükşehrin tamamında uygulanmaya başlanmıştır. Bu yeni 

uygulamada, mülki sınırlarda, özellikle kırsal alanda bir örgütlenme standardı geliştiremediğinden hizmet 

sunumunda pek çok sorun yaşanmaktadır (Çapar ve Demir, 2017: 60). Hemen her büyükşehir belediyesi, 

kendi illerinin özgün koşullarının da getirileriyle, farklı bir deneyim geçirmiştir. Bu deneme-yanılma-öğrenme 

sürecinin sonlandığını da söyleyemeyiz. Ordu Büyükşehir Belediyesi de on yıllık deneyiminde mülki 

sınırlardaki örgütlenmesini sürekli olarak güncellemiştir. 

Ordu’da büyükşehir belediyesinin örgütlenmesinde dikkati çeken hususların başında üç merkezli bir 

örgütlenme modelinin tercih edilmesi gelmektedir. Ordu ili, 234.000 nüfusu ile Altınordu, 134.000 nüfusu 

ile Ünye ve 128.000 nüfusu ile Fatsa olmak üzere, üçü de sahil yerleşimi olan üç büyük ilçeye sahiptir (Ordu 

Valiliği). Toplamda on dokuz ilçesi olan Ordu ilinin tüm ilçeleri ekonomik-sosyal ilişkiler bakımından bu üç 

ilçeden biri ile daha yakın ilişki içindedir. Bu demografik ve coğrafi koşulun neredeyse doğal bir sonucu 

olarak büyükşehir belediyesinin örgütlenmesi de Altınordu ve hinterlandı, Ünye ve hinterlandı, Fatsa ve 

hinterlandı şeklinde planlanmıştır. Bu planlamanın yalnız büyükşehir belediyesinde değil Doğu Karadeniz 

Kalkınma Ajansında (DOKA) da benzer şekilde yapıldığı görülmektedir. Ordu Büyükşehir Belediyesinin 

organizasyon tercihine benzer şekilde DOKA’nın Ordu’ya ilişkin planlarında da Fatsa ve Ünye ilçelerinin 

ayrıca ele alındığı görülmektedir (DOKA). 

OBB teşkilatlanmasında bu sosyal ve coğrafi yapının etkisini açıkça görmek mümkündür. OBB, bu 

yapıyı dikkate alınarak Ünye ve Fatsa ilçelerinde birer çalışma ofisi kurulmuştur (OBB). Buna benzer bir 

örgütlenme pratiğini su ve kanalizasyon hizmetlerinde görmek de mümkündür. Ordu Büyükşehir Belediyesi 

Su ve Kanalizasyon İdaresi (OSKİ) merkezini Fatsa ilçesine taşımış, dört ilçede şube müdürlükleri kurmuş, 

diğer ilçelerde ise müdürlüklere bağlı şeflikler kurulmuştur. OSKİ’nin mülki sınırlarda örgütlenmesine 

bakıldığında, Altınordu, Fatsa ve Ünye ilçelerini merkez aldığı görülmektedir. Bunlara ek olarak iç 

kesimlerdeki üç ilçenin bağlı olduğu bir de Gölköy ilçesinde müdürlük kurulmuştur (OSKİ, 2024: 149-150). 

OSKİ’nin merkezinin Fatsa ilçesine taşınmasının rasyonel nedenleri ise tartışmalıdır. Faaliyet Raporu’na 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

118 

bakıldığında OSKİ’nin en yoğun faaliyet yürüttüğü ilçenin Altınordu olduğu anlaşılmaktadır. Örneğin, içme 

suyu imalatında Altınordu ilçesi 43.293 metre ile ilk sırada yer alırken Fatsa 21.713 metre ile üçüncü sırada 

yer almaktadır (OSKİ, 2024: 149-150). Faaliyetlerin ve iş yükünün Altınordu’da yoğunlaşmasına karşılık 

İdare’nin merkezinin başka bir ilçeye taşınması ise tartışmalıdır. 

OBB’nin il düzeyinde örgütlenmede kullandığı tekniklerden biri üç merkezli yapıdır. Hizmet 

alanının genişlemesinden kaynaklı sorunlar ise yeni daire başkanlıklarının kurulması ile çözümlenmeye 

çalışılmıştır. Ancak bu yöntemin pek istikrarlı olduğunu söylemek zordur. On yıl gibi kısasa sayılabilecek bir 

sürede dahi OBB örgütlenmesi sürekli bir değişim içinde olmuştur. OBB’nin son on yıldaki faaliyet 

raporlarından her yıl ve stratejik planlardan beşer yıllık dönemlerde OBB’nin örgütlenme yapısının nasıl 

değişim geçirdiğini takip etmek mümkündür. OBB, kuruluşundan bu yana geçen on yıllık süreçte üç stratejik 

plan kabul etmiştir. Üç planda yer verilen örgütlenme şemalarına bakıldığında OBB içindeki daire başkanlığı 

sayılarının giderek atış gösterdiği görülmektedir. 2015-2019 yıllarını kapsayan ilk Plan’da 11 daire başkanlığı, 

2020-2024 yıllarını kapsayan ikinci Planda 19 daire başkanlığı ve 2025 yılında yeniden hazırlanan üçüncü 

Plan’a göre 21 daire başkanlığı bulunmaktadır (OBB, 2015, 2020, 2025). İlk plan dönemindeki 

örgütlenmenin kapatılan Ordu Belediyesinin örgütlenme şemasıyla benzerlik gösterdiği görülmektedir. 

Dikkat çeken bir ayrıntı, daire başkanlıkları arasında kentsel alan dışına yönelik hiçbir birimin 

bulunmamasıdır. İkinci Stratejik Plan’da “İlçe Hizmetleri ve Muhtarlık İşleri” ve “Tarım ve Hayvancılık 

Hizmetleri” olmak üzere kentsel alan dışında hizmet yürüten ve diğer yerel yönetim birimleriyle ilişkilere 

odaklanan iki daire başkanlığı kurulduğu anlaşılmaktadır. Buna ek olarak, 2015 tarihli Plan’da yer almayan 

turizm, gençlik, spor ve toplu taşıma gibi alanlarda da yeni daire başkanlıkları kurulmuştur. 2025 tarihli 

Stratejik Plan’da ise “Muhtarlık İşleri Daire Başkanlığı” yer alırken ilçelere ilişkin ifade silinmiştir. Toplu 

taşıma ise Ulaşım Daire Başkanlığı altına alınmıştır.  Bunlara ek olarak “Afet İşleri Daire Başkanlığı” ile 

“İklim Değişikliği ve Sıfır Atık Daire Başkanlığı” kurulmuştur. Buna karşılık “Gençlik ve Spor Daire 

Başkanlığı” kapatılmıştır. 

Üç stratejik plan üzerinden takip edilen örgütlenme değişiminde bir genişleme olduğunu görmek 

mümkündür. Ancak neyin nasıl örgütlendiği dönemsel olarak farklılık göstermektedir. Büyükşehir 

belediyelerinin sorumluluğuna yeni giren alanlarda örgütlenme şemasının sürekli değiştiği tespit 

edilebilmektedir. Mülki sınırlarda belediyeciliğin nasıl yapılabileceği deneyiminin artmasıyla örgütlenme 

şemalarının da daha istikrarlı hâle gelebileceğini öngörmek mümkündür. 

2.2.  Siyasal Boyut 

Büyükşehir belediyesi sınırlarının il sınırı olarak belirlenmesi yönündeki değişim, sonuçları itibariyle 

6360 sayılı Kanun’un en önemli değişikliği olarak görülebilir. Bu sınır değişiminin kaçınılmaz sonucu olarak 

büyükşehir belediyeleri için geçerli olan seçim çevresi de değişmiştir. Seçim çevresinin değişimi, literatürde 

iki farklı ana etki alanı üzerinden değerlendirilmektedir. Bunlardan ilki, seçim çevresinin değişimiyle daha 

önce büyükşehir belediye seçimlerinde oy kullanmayan kırsal alan seçmeninin oy kullanmasının seçim 

sonuçlarını değiştirebileceğine yöneliktir. Kanun değişikliğini yapan siyasal iktidar partisinin kırsal alandaki 

siyasi gücünü büyükşehir belediyesi seçim sonuçlarına etki etmek için kullanabileceği yorumları tasarının 

ortaya çıktığı dönemden itibaren kamuoyunda sıklıkla gündeme getirilmiştir. (Bianet; İstanbulgerçeği). 6360 

sayılı Kanun’un yürürlüğe girmesinden sonraki yerel seçim sonuçları üzerinden analizler yapılarak iddiaların 

doğruluğu tartışılmıştır. Çelikyay tarafından yapılan bir araştırmada bu iddiaların doğru olmadığı sonucuna 

ulaşılmıştır (Çelikyay, 2014: 6). Ancak Çelikyay’ın araştırmasında karşılaştırma, büyükşehir belediye 

başkanlığı ve il genel meclisi sonuçlarının karşılaştırması yoluyla yürütülmüştür. Bu karşılaştırmanın 

doğruluğu tartışmalıdır. Sınır değişikliğinin seçim sonuçlarına etkisinin analiz edilmesi için karşılaştırılması 

gereken unsurlar eski sınırlar içindeki iki yerel seçim sonucudur.  

İkinci eleştiri noktası ise büyükşehir belediye meclislerinin oluşumunda ortaya çıkabilecek temsil 

adaletsizliğidir. Arıkboğa bu temsil adaletsizliğinin coğrafi ve siyasi olmak üzere iki yönü olduğunu 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

119 

belirtmektedir. Coğrafi adaletsizlik nüfus ve temsilci sayısından kaynaklanırken siyasi adaletsizlik partilerin 

oy oranı ve temsilci sayılarından kaynaklanmaktadır (2014: 37). Bu sorunların en temelinde yatan konu 

büyükşehir belediyesi meclis üyelerinin doğrudan seçilmemesidir. Büyükşehir belediye meclisi üyelerinin ilçe 

meclisi üyelerinden seçilmesinin büyükşehir belediye sistemi içinde eşgüdüm ve farklı belediyeler arasında 

görev-yetki alanlarının farkındalığı açısından önemli olduğu söylenebilir (Güler, 2023: 159). Ancak 

büyükşehir belediyesi meclislerinin oluşum usulü tam da bu amacı engelleyecek şekilde temsil adaletsizliği 

doğurabilmektedir. Büyükşehir belediyesi meclislerinde, ilçe belediye başkanları doğal üye kabul edilmekte 

ve her ilçe belediyesi meclisinden belirli sayıda üye büyükşehir belediye meclis üyeliğine seçilmektedir. 

Arıkboğa, bu özel durumun siyasi temsil adaletsizliği doğurduğunun bunun ise temelde beş etkeni olduğunu 

belirlemiştir (2014: 40). Buna göre, belediye başkanlarının doğal üye olması; 10.000 nüfus altı ilçelerin iki üye 

göndermesi ve bunun genelde aynı partiden oluşu; kontenjan adaylıktan kaynaklı olarak ilk üç üyenin genelde 

aynı partiden seçilmesi durumu; çıkarmalı onda birlik sistem ve kontenjan adaylığın yarattığı sorunlar ile 

coğrafi adaletsizlikten kaynaklı etmenler şeklinde sıralanmıştır (Arıkboğa, 2014: 40-41). Bu durum, nüfusu 

az olan ilçelerin büyükşehir belediyesi meclisi aritmatiğini temsil adaletsizliği yaratabilecek düzeyde etki 

etmesi sonucunu doğurmaktadır. 6360 sayılı Kanun’a seçim sistemine olan etkileri yönüyle yapılan bu 

eleştirilerin haklılık payı olduğu, Ordu ili özelinde incelendiğinde ortaya çıkmaktadır. 

Ordu Büyükşehir Belediyesinin kurulduğu 2014 yılından 2024 yılına kadar geçen on yıllık süreçte üç 

yerel seçim yapılmıştır. Tablo-1’de, 2014, 2019 ve 2024 yerel seçimlerinde Ordu Büyükşehir Belediyesi 

Başkanlığı için yarışan ve en yüksek oyu alan iki adayın aldıkları oy sayıları görülmektedir. Ancak bu sayıya 

sadece 2014 öncesinde Ordu Belediyesi sınırlarında kalan 22 mahallenin sonuçları dahil edilmiştir. Böylece, 

büyükşehir belediyesi kurulmamış olsaydı yerel seçimlerde birinci partide bir değişim olup olmayacağı 

sorgulanmıştır. Ortaya çıkan sonuç iddiaları destekler niteliktedir. 2014 sonrasında yapılan üç yerel seçimde, 

Ordu Belediyesinin eski sınırları dikkate alınarak sonuçlar incelendiğinde yalnız 2019 seçiminde tutarlık 

görülmektedir. 2014 ve 2024 seçimlerinin sonuçları ise farklılaşmaktadır. Buna göre, 2014 seçimlerinde 

Cumhuriyet Halk Partisi (CHP) adayı Seyit Torun ve 2024 seçimlerinde İyi Parti (İYİP) adayı Enver Yılmaz 

birinci çıkmakta ve seçimin kazanını değişmektedir.  

 

Tablo-1: Yerel Seçim Sonuçları (ysk.gov.tr) 

 AK Parti CHP İYİP 

2014 38.480 40.008 - 

2019 39.504 19.343 - 

2024 29.674 - 38.794 

 

6360 sayılı Kanun’un yerel seçimlere etkisine yönelik yukarıda değinilen ikinci eleştirinin de haklılık 

payı olduğunu Ordu ili seçim sonuçlarına bakarak tespit etmek mümkündür. Bu tespiti 2014, 2019 ve 2024 

yerel seçimleri için de yapmak mümkündür.  

2014 yere seçimleri sonucunda, büyükşehir belediye meclisinde Adalet ve Kalkınma Partisi (AK 

Parti) 69, CHP 4 ve Milliyetçi Hareket Partisi (MHP) 1 sandalye kazanmıştır. Ancak partilerin mecliste sahip 

oldukları sandalye sayısı il genelinde almış oldukları oy oranı ile doğru orantılı olmamıştır. AK Parti il 

genelinde aldığı % 40,4 oy oranıyla büyükşehir belediye meclisinde % 92’lik bir temsil oranına sahip olurken; 

CHP % 24,7’lik oy oranıyla meclis sandalye sayısının yalnız % 5,3’üne sahip olabilmiştir. MHP ise il genelinde 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

120 

% 18,2 oranında oy almış olmasına karşılık büyükşehir belediye meclisinde % 1,5’lik bir temsiliyete sahip 

olabilmiştir. Benzer sonuçları sonraki seçimlerde de tespit etmek mümkündür (Öçal, 2016: 152). 

2019 yerel seçimlerinde AK Parti 61 sandalye ile % 81; CHP 6 sandalye ile % 8; MHP 5 sandalye 

ile % 6,5, Saadet Partisi (SP) ve Büyük Birlik Partisi (BBP) 1’er sandalye ile % 1,3’lük bir temsil oranı elde 

etmişlerdir. Partilerin il genelinde aldıkları oy oranları ise AK Parti % 55; CHP % 24; SP % 9; İYİP % 3,9; 

BBP % 3,6 ve MHP % 2,4 oranındadır. Yerel seçimlerde partilerin il genelinde aldıkları oy oranları ile 

büyükşehir belediye meclisindeki sandalye sayıları arasındaki orantısızlık görülebilmektedir. AK Parti % 55 

oranındaki oyuna karşılık meclis sandalye sayısının % 81’ine sahip olurken CHP % 24 oranındaki oyuna 

karşılık meclis sandalyelerinin yalnız % 8’ine sahip olabilmiştir. Daha az oy alan partiler arasında da benzer 

bir adaletsizlik vardır. SP, % 9’luk oy oranına karşılık mecliste ancak % 1,3 oranında temsil gücü bulabilmiştir. 

İYİP, % 3,9 oy oranına karşılık sandalye sahibi olamazken MHP % 2,4 oy oranıyla mecliste % 6,5 oranında 

temsil gücü elde etmiştir (OBB, 2020). 

Benzer şekilde, 2024 yerel seçimlerindeki meclis sonuçlarını dikkate alarak bir karşılaştırma 

yaptığımızda, büyükşehir belediyesinde temsil oranının birinci parti lehine sonuçlanırken diğer partilerin 

aldıkları oy oranında meclis temsiliyetine sahip olamadıkları görülmektedir. 2024 yerel seçimlerinde, AK 

Parti, % 40,7; CHP % 25,5; İYİP % 19,7; Yeniden Refah Partisi (YRP) %6,6 ve MHP % 1,8 oranında oy 

almıştır. Bu partilerin büyükşehir belediyesi meclisindeki temsil oranına bakıldığında ise AK Parti’nin 47 

sandalye ile % 63; CHP’nin 16 sandalye ile % 21; İYİP’in 8 sandalye ile % 10,8 ve MHP’nin 3 sandalye ile 

% 4 oranında temsil düzeyine sahip olduğu görülmektedir. % 6,6 oy almış olmasına rağmen YRP ise mecliste 

sandalye sahibi olamamıştır. AK Parti ve MHP il genelinde aldıkları oy oranının üzerinde bir temsile sahip 

olurken; CHP, İYİP ve YRP il genelinde aldıkları oy oranından daha düşük bir meclis temsiline sahip 

olabilmişlerdir (ordu.bel.tr). 

6360 sayılı Kanun’un yukarıda değinilen gerekçesinde demokratikleşmeye ve vatandaş katılımına 

olan vurgu hatırlanacaktır. Ancak Ordu örneğine bakıldığında demokratikleşme ve katılım konularının 

tartışmalı sonuçlar doğurduğu görülmektedir. Seçim ve meclis temsili demokratikleşmenin ve katılımın en 

temel unsurudur. Bunların yanında demokratik ve vatandaş katılımını artırmaya yönelik yeni mekanizmaların 

da kurulmuş olması gerekir. Ancak böyle yeni mekanizmaların varlığından bahsetmek zor olduğu gibi seçim 

ve meclis temsili konuları da oldukça tartışmalıdır. Yukarıdaki verilerde, siyasi partilerin aldıkları oy ile meclis 

temsil oranları arasındaki uyumsuzluk açıkça görülmektedir. Temsil sorunundaki odak, siyasi partiden 

toplumsal temsile kaydırıldığında da sonuç değişmemekte hatta daha vahim bir görüntü ortaya koymaktadır. 

Örneği, üç yerel seçim sonrasında oluşan üç meclisin aritmatiğine bakıldığında kadın temsilinin ne ölçüde 

geri kalmış olduğu görülebilmektedir. OBB meclisinde kadın meclis üyesi oranı 2014’te 3 kadın üye ile % 

2,7; 2019’da 4 kadın üye ile % 5,3 ve 2024’te 5 kadın üye ile % 6,7 olarak tespit edilmiştir (OBB). Özetle 

söylemek gerekirse, gerekçeleri arasında demokratikleşme ve vatandaş katılımını artırma hedefleri bulunan 

6360 sayılı Kanun, uygulamada gerekçesine uygun sonuçlar doğurmamıştır. Demokrasinin ilk adımı 

sayılabilecek temsil sorununu dahi çözemediği hatta yeni sorunlar yarattığı uygulamaya bakıldığında 

görülebilmektedir. 

 

2.3.  Ekonomik Boyut 

6360 sayılı Kanun ile kurgulanan yeni büyükşehir belediyesi modelinin beklentilerinden biri hizmet 

kalitesinin artırılması ve sosyo-ekonomik düzeyin yükseltilmesidir. 6360 sayılı Kanun sonrasında büyükşehir 

belediyesi olan illerin on yıl içindeki sosyo-ekonomik gelişmelerini incelemek bu noktada faydalı olacaktır. 

Büyükşehir belediyesi kurulan illerin on yıl içerisinde sosyo-ekonomik düzeylerinde anlamlı bir gelişim 

gerçekten var mıdır? Bu soruyu Ordu ili özelinde cevaplamak mümkündür. 



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

121 

Değişimi gözlemleyebileceğimiz veri kaynaklarının başında belirli aralıklarla yayımlanan Sosyo-

Ekonomik Gelişmişlik Endeksi (SEGE) gelmektedir. Bu raporlarda ilçelerin, illerin ve düzey-2 bölgelerin 

sosyo-ekonomik gelişmiş düzeyleri, “demografi, istihdam, eğitim, sağlık, rekabetçi ve yenilikçi kapasite, mali, 

erişilebilirlik ile yaşam kalitesi” başlıklarında toplanan değişkenlerle hesap edilmektedir. OBB’nin kuruluşu 

ve sosyo-ekonomik düzeydeki gelişme arasında bir ilişki olup olmadığını inceleyebilmek için 2011, 2017 ve 

2025 yıllarında yayımlanmış son üç SEGE raporuna bakmak faydalı olacaktır. 2011 yılında Kalkınma 

Bakanlığı tarafından hazırlanan SEGE Raporu’na göre büyükşehir belediyesi kurulmadan önce Ordu ili             

-0,4814 skor ile 5. kademede ve 61. sırada yer almaktadır. Ordu ilinin gerisinde kalan büyükşehir belediyesi 

olan iller ise Diyarbakır, Şanlıurfa ve Mardin illeridir (Kalkınma Bakanlığı). 

2017 yılında yayımlanan SEGE Raporu’nda Ordu ili bir sıra ilerleyerek 60. sırada yer alsa da skoru 

-0,486 olarak belirlenmiştir. 2025 yılında yayımlanan son SEGE Raporu’nda ise Ordu ilinin skoru -0, 312 

olarak tespit edilmiş ve altı sıra ilerleyerek 54. sırada yer almıştır. Bir ilerleme olduğunu söylemek mümkün 

olsa da bunun anlamlı bir ilerleme olduğu tartışmalıdır. Öyle ki son üç SEGE raporunda da Ordu ili skoru 

eksi (-) değerde seyretmiş ve tümünde 5. kademede yer almıştır. Ordu ile aynı bölgede yer alan Trabzon ve 

Samsun illeri ise 2025 yılındaki son raporda ilk 30 il arasında yer almış gelişmişlik skorları sırasıyla 0,421 ve 

0,319 olarak tespit edilmiştir. Bölgesi ile karşılaştırıldığında Ordu’nun gelişmişlik endeksindeki konumunun 

oldukça gerilerde olduğu görülmektedir. 2025 tarihli Rapor’u esas alarak diğer büyükşehir belediyeleri ile 

karşılaştırıldığında ise Ordu’nun gerisinde altı büyükşehir belediyesi olan il olduğu görülmektedir. Bu iller, 

biri hariç tamamı Doğu ve Güney Doğu bölgelerinde yer alan Erzurum, Kahramanmaraş, Diyarbakır, 

Mardin, Van ve Şanlıurfa’dır. Büyükşehir belediyesi örgütlenmesinin ise il genelinde sosyo-ekonomik 

düzeyin anlamlı bir düzeyde iyileşmesine bir katkısı olmamıştır. Benzer bir yorumu Ordu iline ait son 10 

yıllık ekonomik göstergelere bakıldığında yapmak mümkündür. 

 

 

 

   Grafik-2: 2014-2023 Yılları Arasında Türkiye ve Ordu İli Kişi Başına GSYH ($) 

Grafik-2’de Türkiye’de ve Ordu’da kişi başına düşen GSYH’nin 2014-2024 yılları arasındaki 

değişimi görülmektedir. Grafikten de anlaşılacağı üzere, bu on yıllık süreçte Ordu’da kişi başına GSYH 

değeri Türkiye genelinin altında seyretmiştir. Ordu’da kişi başına düşen GSYH değerinin 2014-2023 

yıllarında 4.775 $-7.186 $ arasında değişim gösterdiği görülmektedir (TÜİKb). Ancak Grafik-2’ye 

bakıldığında bu değişimin yukarı hareketli bir seyir izlemediği anlaşılmaktadır. 

   0

  2 000

  4 000

  6 000

  8 000

  10 000

  12 000

  14 000

  16 000

  18 000

2012 2014 2016 2018 2020 2022 2024 2026

Türkiye Ordu



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

122 

Benzer bir sonuca Ordu ili ihracat değerlerine bakıldığında da ulaşmak mümkündür. Grafik-3’te 

2014-2024 yılları arasında Ordu’nun ihracat değerlerinin değişimi verilmiştir. 2013-2018 yılları arasında inişli 

çıkışlı bir seyir izleyen ihracat değeri grafiği, 2018 sonrasında yukarı yönlü hareketlenmiştir. Ancak bu 

hareketliliğin anlamlı ve dramatik bir artışı ifade ettiğini söylemek zordur. Özellikle bölgesindeki komşu iki 

büyükşehir belediyesi olan ille kıyaslandığında oldukça geride kaldığı anlaşılmaktadır. Samsun ve Trabzon 

illerinin 2024 yıllarındaki ihracat değerleri Ordu ilinin yaklaşık üç katına denk gelmektedir. 2024 yılında 

Samsun’un ihracat değeri 1.430.236 $; Trabzon’un ise 1.330.909 $ değerinde gerçekleşmiştir (TÜİKc). 

 

 

Grafik-3: 2014-2024 Yılları Arasında Ordu İli Toplam İhracat (bin $) 

 

Büyükşehir belediyesinin GSYH’yı artırmak gibi bir görev tanımı elbette ki yoktur. Ancak, 

büyükşehir belediyelerinin yetki-sorumluluk alanını genişleten hukuki düzenlemelerde güçlü yerel yönetim 

yapısının yatırımı artıracağı, yaşam kalitesini yükselteceği, hizmetlerin daha etkili yürütüleceği, kaynakların 

daha verimli kullanılacağı savı kullanılmaktadır. Uygulamadaki sonuçlara GSYH üzerinden yorum getirmeye 

çalışıldığında gerekçe ile uygulama arasında paralellik olmadığı görülebilmektedir. 

 

SONUÇ  

Türkiye’de büyükşehir belediyeciliği kırk yılı aşkın bir deneyime sahiptir. Bu kırk yıllık süreçte 

büyükşehir belediyeleri hem sayıca artış göstermiş hem de yetki ve görev alanları genişlemiştir. Bu kırk yıllık 

süreçte, biri 1984’yılında çıkarılan 3030 sayılı Büyükşehir Belediyesi Kanunu diğeri 2004’te yürürlüğe giren 

5216 sayılı Büyükşehir Belediyesi Kanunu olmak üzere iki temel kanunla düzenlenmiştir. 2025 yılı itibariyle 

yürürlükteki 5216 sayılı Kanun’da 2004 sonrasında ise biri 2008’de diğeri 2012 yılında iki kapsamlı düzenleme 

yapılmıştır. Bunlar içerisinde 2012’de çıkarılan 6360 sayılı Kanun ile yapılan düzenlemeler daha öncekilerle 

kıyaslandığında daha köklü etkileri olmuştur. Bu durumun nedenlerinin başında büyükşehir belediyesi 

sınırlarının il mülki sınırlarına genişletilmesi gelmektedir. Böyle bir değişiklik gerekçelendirilirken, 

kaynakların daha etkin kullanılması, hizmetlerin daha etkin yürütülmesiyle yaşam kalitesinin iyileştirilmesi, 

vatandaş katılımının artırılması ile demokratikleşmeye katkı sunulması gibi unsurlar öne çıkarılmıştır. Bu 

gerekçeler ve yapılan değişiklikler beraber düşünüldüğünde yeni büyükşehir belediyesi modelinin yönetsel, 

siyasal ve ekonomik sonuçlarının olması kaçınılmazdır. Çalışmada, bu gerekçe ve beklentilerin ne ölçüde 

gerçekleştirilebildiği Ordu Büyükşehir Belediyesi üzerinden analiz edilmiştir. 

0

50.000

100.000

150.000

200.000

250.000

300.000

350.000

400.000

450.000

500.000

2012 2014 2016 2018 2020 2022 2024 2026



6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

123 

Yeni büyükşehir belediyesi modelinin yönetsel boyutunun iki yüzü vardır. Bunlardan ilki kapatılan 

ve yeni kurulan yönetsel yapıların varlığıdır. 6360 sayılı Kanun’un uygulamaya girmesiyle birlikte Ordu ilinde 

büyükşehir belediyesi ve Altınordu ilçe belediyesi kurulmuştur. Bunlara ek olarak Valilik bünyesinde Yatırım 

İzleme ve Koordinasyon Başkanlığı oluşturulmuştur. Buna karşılık, Ordu Belediyesi ve Ordu İl Özel İdaresi 

ile birlikte 53 belde belediyesi ve 479 köyün tüzel kişilikleri kaldırılarak kapatılmıştır. Yönetsel boyutun ikinci 

yüzü büyükşehir belediyesinin mülki sınırlardaki örgütlenme pratiğine ilişkindir. Bu tarihe kadar yalnız 

kentsel alanın yönetimine ait deneyimi olan belediyenin il sınırlarında faaliyet yürütmeye başlamasının bazı 

zorlukları olmuştur. Hizmetlerin daha etkin sunulması beklentisine karşılık on yıllık deneyimde büyükşehir 

belediyesinin örgütlenme yapısı sürekli olarak değiştiği görülmektedir. Bu durum bir güncelleme olarak 

görülebileceği gibi, hizmetleri etkin sunmak bir yana hizmetin nasıl sunulacağı sorunundan da kaynaklanıyor 

olabilir. Geliştirilmeye çalışılan örgütlenme modeli ve alternatif hizmet sunum tekniklerine başvurulması bu 

yorumu güçlendirmektedir. 

6360 sayılı Kanun’un ikinci boyutu siyasaldır. İl sınırlarının büyükşehir belediyesi sınırları olarak 

belirlenmesi belediye başkanlığı için seçim çevresinin de il sınırı olmasını beraberinde getirmiştir. Bu durum, 

kamuoyunda değişikliği yapan siyasal iktidar partisinin kırsaldaki oy potansiyelinden yararlanarak büyükşehir 

belediye başkanlığı seçim sonuçlarına etki etmek istediği yönünde yorumlanmıştır. Ordu’da eski ve yeni 

belediye sınırlar esas alınarak bir karşılaştırma yapıldığında, Kanun çıktığından bu yapılan üç yerel seçimin 

ikisinin farklı sonuçlanabileceği sonucuna ulaşılmaktadır. Siyasal boyutun bir diğer tartışmalı yanı büyükşehir 

belediye meclisinde temsiliyete ilişkindir. Doğrudan seçim usulü ile oluşmayan büyükşehir belediye 

meclisleri, yeni modeldeki seçim sistemi nedeniyle siyasi temsil sorunlarına yol açmaktadır. Başka bir 

söyleyişle, partilerin aldıkları oy oranlarıyla meclisteki temsiliyet oranları arasında uyumsuzluk ortaya 

çıkmaktadır. Ordu yerel seçim sonuçlarıyla OBB Meclisi aritmatiğine bakıldığında bu yorumun da doğruluğu 

ortaya çıkmaktadır. Demokratikleşme ve vatandaş katılımını artırma gibi gerekçeler ile hayata geçirilen 6360 

sayılı Kanun’un uygulamada bu hedefini gerçekleştiremediği görülmektedir. 

6360 sayılı Kanun’un etki ettiği üçüncü bir alan ise ekonomidir. Büyükşehir belediyelerinin 

ekonomik verileri iyileştirme yönünde bir görev tanımı bulunmamaktadır. Ancak, güçlü bir yerel yönetim 

yapısının kentlerin rekabet edebilme kapasitesini artıracağı yönünde bir görüş bulunmaktadır. Bu görüşün 

etkisini 6360 sayılı Kanun’da da görebilmek mümkündür. Ordu ilinin büyükşehir belediyesi kurulduktan 

sonraki ilk on yıllık sosyo-ekonomik verilerine bakıldığında anlamlı bir değişim olmadığı görülmektedir. 

2014-2024 yılları arasında, Ordu’nun ihracat değeri, kişi başına düşen GSYH değeri ve sosyo-ekonomik 

gelişmişlik düzeyinde anlamlı bir ilerleme olmamıştır. 

Özetle söylemek gerekirse, 2014 yılı itibariyle uygulamaya konan büyükşehir belediyesi modelinde 

yönetsel anlamda daha etkin, siyasal anlamda daha demokratik ve ekonomik anlamda daha güçlü bir yerel 

yönetim sistemi yaratılması hedeflenmiştir. Ancak bu yeni modelin on yıllık uygulama deneyimine Ordu ili 

örneğinde bakıldığında hedef ve beklentilerin yeterince karşılanamadığı görülebilmektedir. Bu sonuçlar, 

büyükşehir belediyesi sisteminin yetki-görev-sorumluluk dengesini gözeten, siyasal temsili önemseyen, 

yaşam kalitesini artıracak hizmet standartları geliştirilmiş bir içerikle gözden geçirilmesi gerekliliğini ortaya 

koymaktadır. 

 
KAYNAKLAR 
 
Akman, Çiğdem, Mustafa Kalender (2018), “Yerelde Yeni Bir Merkezi Yönetim Birimi: Yatırım İzleme ve 

Koordinasyon Başkanlığı”, SBF Dergisi, 73(4), s. 1025-1056. 

Arıkboğa, Erbay (2014), “Büyükşehir Belediye Meclislerindeki Temsil Adaletsizliğinin Coğrafi ve Siyasi 
Görünümleri”, Marmara Üniversitesi Siyasal Bilimler Dergisi, 2(2), s. 35-61. 

Atabeyoğlu, Ömer (2014), “Büyükşehir Olma Sürecinde Bir Kent: Ordu”, Aydın Adnan Menderes 
Üniversitesi SBE Dergisi, 1(Özel Sayı), s. 160-177. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

124 

Buckley, Ayşe Özcan (2024), “Ordu Büyükşehir Belediyesi”, Ayşegül Mengi ve Can Giray Özgül (Ed.), 6360 
Sayılı Yasanın Büyükşehirlerde 10 Yıllık Uygulama Deneyimi Cilt I, (Ankara: AÜ Ernst Reuther 
İskan ve Şehircilik Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları): 789-822. 

Çapar, Selim ve Recep Demir (2017), “Türkiye’de Büyükşehir Yapılanması ve 6360 Sayılı Kanuna 
Uygulayıcıların Bakışı”, Türk İdare Dergisi, 484, s. 39-90. 

Çelikyay, Hicran (2014), “Yeni Büyükşehir Yasası Perspektifinde 2014 Yerel Seçimleri”, Perspektif, 48, 
https://file.setav.org/Files/Pdf/20140507122428_yeni-buyuksehir-yasasi-perspektifinde-2014-yerel-secimleri-
pdf.pdf?utm_source=chatgpt.com  

Genç, Fatma Neval, Ali Aygül (2022), “Yöneticilerin Bakış Açısından Yatırım İzleme ve Koordinasyon 
Başkanlıkları: Aydın Örneği”, Medeniyet Araştırmaları Dergisi, 7(2), s. 1-13. 

Gözler, Kemal (2013), “6360 Sayılı Kanun Hakkında Eleştiriler: Yirmi Dokuz İlde İl Özel İdareleri ve 
Köylerin Kaldırılması ve İlçe Belediyelerinin Büyükşehir İlçe Belediyesi Hâline Dönüştürülmesi 
Anayasamıza Uygun mudur?”, Legal Hukuk Dergisi, 11(122), s. 37-82. 

Güler, Fatih (2023), “Büyükşehir Belediye Meclis Üyeliği Seçim Sisteminin Sebep Olduğu Sorunlar”, 
Akademik İzdüşüm Dergisi, 8(1), s. 155-184. 

Günal, Vehbi Alpay ve Ayşegül Güler Ağın (2023), “Türk Kamu Yönetiminde Büyükşehir Belediye 
Yönetimi: 6360’ın 10 Yılı”, JEBPIR, 9(Kayfor Özel Sayı), s. 277-295.  

http://www.ordu.gov.tr/ilcelerimiz (05.11.2025). 

https://bianet.org/yazi/yeni-duzenlemelerin-yerel-yonetim-secimlerine-etkileri-148965 (22.10.2025). 

https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Adrese-Dayali-Nufus-Kayit-Sistemi-Sonuclari-2012-13425 (27.10.2025). 

https://ordu.bel.tr/iletisim/hizmet-binalari (15.11.2025). 

https://ordu.bel.tr/meclis-uyeleri (22.10.2025). 

https://www.doka.org.tr/bolgemiz_Ordu-TR.html (16.10.2025). 

https://www.istanbulgercegi.com/chpyi-bu-yasa-yakti_63101.html?page=&part=haberler&section=chpyi-bu-yasa-
yakti_63101&srch=&ut (22.10.2025). 

İslam, Ahmet (2022), “Ordu Büyükşehir Belediyesinin Spor Hizmetleri ve Uygulamaları”, Nevşehir Hacı 
Bayram Veli Üniversitesi SBE Dergisi, 12(2), s. 1178-1195. 

Mahalli İdareler Genel Müdürlüğü (2015) 2015 Yılı Mahalli İdareler Genel Faaliyet Raporu. 

Mengi, Ayşegül ve Can Giray Özgül (2024), “Türkiye’de Büyükşehir Belediyesi sistemi ve Evrimi”, Ayşegül 
Mengi ve Can Giray Özgül (Ed.), 6360 Sayılı Yasanın Büyükşehirlerde 10 Yıllık Uygulama Deneyimi 
Cilt I, (Ankara: AÜ Ernst Reuther İskan ve Şehircilik Uygulama ve Araştırma Merkezi Yayınları): 1-
25. 

OBB (2015), 2015-2019 Stratejik Planı, https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_1859.pdf  

OBB (2018), 2018 Faaliyet Raporu, https://ordu.bel.tr/yayinlar/faaliyet-raporlari#2018-faaliyet-raporu  

OBB (2020), 2020 Faaliyet Raporu, https://ordu.bel.tr/yayinlar/faaliyet-raporlari#2020-faaliyet-raporu  

OBB (2020), 2020-2024 Stratejik Planı, https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_6121.pdf  

OBB (2025), Stratejik Planı (2025-2029), https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-
planlar_8375.pdf  

OSKİ (2014), 2014 Faaliyet Raporu, https://www.oski.gov.tr/media/gallery//79a37c2a-9321-46c7-b13f-
b636c2e5abcf.pdf  

Öçal, Erol Uğraş (2016), Mülki Sınırlarda Büyükşehir Belediye Örgütlenmesi: Ordu Büyükşehir Belediyesi 
Örneği, Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, Yüksek Lisans Tezi, Ankara. 

https://file.setav.org/Files/Pdf/20140507122428_yeni-buyuksehir-yasasi-perspektifinde-2014-yerel-secimleri-pdf.pdf?utm_source=chatgpt.com
https://file.setav.org/Files/Pdf/20140507122428_yeni-buyuksehir-yasasi-perspektifinde-2014-yerel-secimleri-pdf.pdf?utm_source=chatgpt.com
http://www.ordu.gov.tr/ilcelerimiz
https://bianet.org/yazi/yeni-duzenlemelerin-yerel-yonetim-secimlerine-etkileri-148965
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Adrese-Dayali-Nufus-Kayit-Sistemi-Sonuclari-2012-13425
https://ordu.bel.tr/iletisim/hizmet-binalari
https://ordu.bel.tr/meclis-uyeleri
https://www.doka.org.tr/bolgemiz_Ordu-TR.html
https://www.istanbulgercegi.com/chpyi-bu-yasa-yakti_63101.html?page=&part=haberler&section=chpyi-bu-yasa-yakti_63101&srch=&ut
https://www.istanbulgercegi.com/chpyi-bu-yasa-yakti_63101.html?page=&part=haberler&section=chpyi-bu-yasa-yakti_63101&srch=&ut
https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_1859.pdf
https://ordu.bel.tr/yayinlar/faaliyet-raporlari#2018-faaliyet-raporu
https://ordu.bel.tr/yayinlar/faaliyet-raporlari#2020-faaliyet-raporu
https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_6121.pdf
https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_8375.pdf
https://ordu.bel.tr/upload/files/stratejik-planlar/stratejik-planlar_8375.pdf
https://www.oski.gov.tr/media/gallery/79a37c2a-9321-46c7-b13f-b636c2e5abcf.pdf
https://www.oski.gov.tr/media/gallery/79a37c2a-9321-46c7-b13f-b636c2e5abcf.pdf


6360 Sayılı Kanun’un İlk On Yılı: Ordu Büyükşehir Belediyesi 

 

125 

Özdemir, Abdullah, Selin Ataman, Muhammet Ali Uslu (2016), “Büyükşehir Ölçeğinde Altyapının 
Konumsal Koordinasyonu: Ordu ili Örneği”, 6. Uzaktan Algılama ve CBS Sempozyumu, s. 1185-
1190. 

RG. S. 17187, Milli Güvenlik Konseyi Kararı No. 34, 11.12.1980. 

RG. S. 18350, 195 sayılı Büyük Şehir Belediyelerinin Yönetimi Hakkında Kanun Hükmünde Kararname, 
23.03.1984. 

TBMM Tutanak Dergisi, “Büyükşehir Belediyesi Kanunu ile Bazı Kanun ve Kanun Hükmünde 
Kararnamelerde Değişiklik Yapılmasına Dair Kanun Tasarısı ve Gerekçesi, D. 24, C. 32, 06.11.2012. 

TBMM Tutanak Dergisi, D. 24, C. 46, 14.03.2013. 
https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/TBMM/d24/c046/tbmm24046078.pdf  

TC Kalkınma Bakanlığı (2011), İllerin ve Bölgelerin Sosyo-Ekonomik Gelişmişlik Sıralaması Araştırması 
Raporu, https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari (05.11.2025). 

TC Kalkınma Bakanlığı (2014), Onuncu Kalkınma Planı (2014-2018), (Ankara). 

TC Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı (2017), İllerin ve Bölgelerin Sosyo-Ekonomik Gelişmişlik Sıralaması 
Araştırması Raporu, https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari 
(05.11.2025). 

TC Sanayi ve Teknoloji Bakanlığı (2025), İllerin ve Bölgelerin Sosyo-Ekonomik Gelişmişlik Sıralaması 
Araştırması Raporu, https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari 
(05.11.2025). 

Tosun, Mustafa ve Yurdanur Ural Aslan (2023), “İl Özel İdareleri ile Yatırım İzleme ve Koordinasyon 
Başkanlığı: Karşılaştırmalı Nitel Bir Çalışma”, SBF Dergisi, 78(4), s. 711-732. 

TÜİKa, https://biruni.tuik.gov.tr/ilgosterge/?locale=tr  

TÜİKb, https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yillik-Gayrisafi-Yurt-Ici-Hasila-2024-54187  

TÜİKc, https://data.tuik.gov.tr/Kategori/GetKategori?p=Dis-Ticaret-104&utm  

Usta, Gamze Çürüksulu (2023), “Büyükşehir Belediye Modelinde Zabıta Hizmet Paylaşımı Analizi: Ordu ve 
Trabzon Örneği”, Optimum Ekonomi ve Yönetim Bilimleri Dergisi, 10(2), s. 356-374. 

Usta, Gamze Küçüksulu (2021), “6360 Sayılı Kanun’un Büyükşehir Belediyelerinin Bütçe Dengesi Üzerine 
Etkileri: Ordu ve Trabzon Büyükşehir Belediyeleri Örneği”, Erciyes Üniversitesi İktisadi ve İdari 
Bilimler Fakültesi Dergisi, 60, s. 309-330. 

 

 

https://www5.tbmm.gov.tr/tutanaklar/TUTANAK/TBMM/d24/c046/tbmm24046078.pdf
https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari
https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari
https://www.sanayi.gov.tr/merkez-birimi/b94224510b7b/sege/il-sege-raporlari
https://biruni.tuik.gov.tr/ilgosterge/?locale=tr
https://data.tuik.gov.tr/Bulten/Index?p=Yillik-Gayrisafi-Yurt-Ici-Hasila-2024-54187
https://data.tuik.gov.tr/Kategori/GetKategori?p=Dis-Ticaret-104&utm


KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
ARAŞTIRMA MAKALESİ  

HAKEMLİ 
Geliş Tarihi: 11.11.2025 

Kabul Tarihi: 11.12.2025  

   

 
 
Bu makale en az iki hakem incelemesinden geçmiştir.   
This article has been reviewed by at least two referees. 
DOI: 10.5281/zenodo.18429492 

126 

Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma:  

Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

  

A Comparison in the Context of Sociology and Law Disciplines:  
Maurice Hauriou and Ziya Gökalp 

 

Soner Kavuncuoğlu, Dr., Eposta: sonerrkavuncuoglu@gmail.com, ORCID: 0000-0001-6638-2257 

 

ÖZ 

Bu çalışma, çağdaş iki bilim insanının hukuk ve sosyoloji disiplinlerini ortak kesen yaklaşımlarını karşılaştırmalı bir 
şekilde incelemektedir. Bu karşılaştırma, Toulouse Hukuk Okulu’nun en önemli temsilcisi olan Maurice Hauriou’nun 
(1856 – 1929) Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından biri olan “Fikir Unsuru” ile Türkiye’de sosyoloji disiplininin 
önemli isimlerinden biri olan Ziya Gökalp’in (1875 / 1876 – 1924) “Mefkûre” kavramları aracılığıyla yapılmaktadır. 
Çalışmanın iki temel amacı vardır: Birincisi, Gökalp’in mefkûre kavramını kullanırken etkilendiği Fransız sosyoloji 
ekolleri incelenerek kavrama yüklenen anlam yelpazesini tespit etmektir. İkincisi, Gökalp’in mefkûre kavramını, Fransız 
hukuk ve yönetim bilimleri alanında önemli bir yere sahip olan Kurum Teorisi’nin “Fikir Unsuru” ile karşılaştırarak 
incelemektir. Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından olan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” 
kavramını karşılaştırarak incelemenin iki önemli katkısı vardır: Birinci katkı, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını, sosyoloji, 
hukuk ve yönetim bilimleri alanına yönlendirerek ele almaktır. İkinci katkı “Mefkûre” kavramını, sosyoloji, hukuk ve 
yönetim bilimleri disiplinleri çerçevesinde ele alarak Türkiye Cumhuriyeti’nin modern ulus-devlet şeklinde oluşum ve 
inşa sürecini açıklayan bir analizi birimi haline getirmektir. Sonuç olarak, Gökalp’in “Mefkûre” kavramının somut 
tarihsel koşulları açıklayıcı potansiyeli, Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından biri olan “Fikir Unsuru” 
ile karşılaştırıldığında açık ve belirgin hale gelmektedir. 
 

Anahtar sözcükler: Maurice Hauriou, Kurum Teorisi, Ziya Gökalp, Mefkûre, Modern Ulus-Devlet. 

ABSTRACT 

This study provides a comparative analysis of two contemporary scholars’ approaches that cut across the disciplines 
law and sociology. The comparison is made through the concepts of ‘Idea Element”, one of the founding elements of 
the Institution Theory of Maurice Hauriou (1856 – 1929), the most important representative of the Toulouse School 
of Law, and ‘Mefkûre’ of Ziya Gökalp (1875 / 1876 – 1924), one of the important names of the discipline of sociology 
in Turkey. The study has two main aims: The first one is to determine the range of meanings attributed to the concept 
by analyzing the French sociological schools that Gökalp was influenced by when he used the concept of “Mefkure”. 
Secondly, to analyze Gökalp’s notion of “Mefkûre” by comparing it with the “Idea Element” of the Institution Theory, 
which has an important place in the field of French law and administrative sciences. Comparing Hauriou’s “Idea 
Element” which is one of the founding elements of Institution Theory with Gökalp’s concept of Mefkûre” has two 
important contributions: The first contribution is to analyze Gökalp’s concept of “Mefkûre” by directing it to the fields 
of sociology, law and administrative sciences. The second contribution is to examine the concept of ‘Mefkûre’ within 
the disciplines of sociology, law and administrative sciences, thereby establishing it as an analytical unit that explains 
the formation and construction process of the Republic of Turkey as a modern nation-state. As a result, the explanatory 
potential of Gökalp’s concept of “Mefkûre” for concrete historical conditions becomes clear and evident when 
compared with the “Idea Element” one of the founding elements of Hauriou’s Institution Theory.  
 
Keywords: Maurice Hauriou, Institution Theory, Ziya Gökalp, Mefkûre. The Modern Nation-State. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  127 

GİRİŞ   

 

  XIX. yüzyıl, tüm dünyada iktisadî, toplumsal, hukukî, kültürel ve dinî konularda önemli 

dönüşümlerin yoğun ve derin bir şekilde yaşandığı yüzyıldır. Bu asırda, sosyal ve beşerî alanlarda yaşanan 

dönüşümleri anlama ve açıklama amacıyla yeni bilimsel metotlar ve yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. XIX. 

yüzyılda sosyal ve beşerî bilimler alanında gelişme kaydeden en önemli bilimsel disiplin, sosyolojidir. 

Sosyoloji disiplini, zaman olarak XIX. yüzyıla, mekân olarak Fransa’ya aittir. Bu disiplin, düşünsel kökleri 

yönünden Saint-Simon’a (1760 – 1825) kadar geriye götürülebilmekle birlikte sosyolojinin bir bilimsel 

disiplin olarak kabul edilmesi Auguste Comte (1798 – 1857) ile önemli bir gelişim kaydetmesi ise Émile 

Durkheim (1858 – 1917) ile ortaya çıkmıştır.  

  XIX. yüzyılda sosyoloji disiplininin ortaya çıkışı ve gelişimi hem Fransa’da hem de Fransa ile yakın 

temas halinde olan Osmanlı İmparatorluğu’nda önemli yankılar uyandırmıştır. Sosyoloji disiplinin ortaya 

çıkışı ve gelişiminin, Fransa’daki yankısını iki açıdan değerlendirmek mümkündür: Birincisi, XIX. yüzyılda 

Fransız sosyologlar, sosyoloji disiplininin inceleme nesnesini ve yöntemini tayin ederek disiplinin nesne ve 

yöntem yönünden diğer disiplinlerden farklılığını açık hale getirmişlerdir. İkincisi ise Fransa’da sosyoloji, 

farklı bilimsel disiplinler ile konu yönünden yakın temas hâlinde olmuştur. Bu temasların en zorunun, önemli 

ölçüde tekniğe ve yazılı kurallara bağlı hukuk disiplini ile gerçekleştiği söylenebilir. Fransa’da XIX. yüzyılda 

hukuk ile sosyoloji arasındaki ilişkiyi kendine özgü bir bilimsel yaklaşım ile sentezleyen Maurice Hauriou’dur 

(1856 – 1929). Bu sentezin en somut çıktısı, Kurum Teorisi’nde (La Théorie de l’Institution) görülmektedir. 

Sosyoloji disiplinin, Osmanlı İmparatorluğu’nda bulduğu en önemli yankı ise Ziya Gökalp’in (1875 / 1876 

– 1924)1 düşünceleri ve eserleridir. 

  Bu çalışma, Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” 

kavramını, sosyoloji ve hukuk disiplinleri bağlamında karşılaştırmaktadır. Çalışmanın amacı, Hauriou’nun 

Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” kavramını karşılaştırarak sosyoloji ve 

hukuk disiplinlerini ortak kesen çağdaş iki yaklaşımı analiz etmektir. Çalışmanın birinci bölümünde, 

Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’ye girişi ve bu girişte önemli rol oynayan İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi’nin rolü ele alınmaktadır. Çalışmanın ikinci bölümünde, Hauriou’nun Kurum Teorisi ve teorinin 

tanımlayıcı unsurlarından olan “Fikir Unsuru” incelenmektedir. Çalışmanın üçüncü bölümünde, Ziya 

Gökalp’in “Mefkûre” kavramı incelenmektedir. Gökalp’in “Mefkûre” kavramını oluştururken yararlandığı 

ve takip ettiği Fransız filozoflar ve sosyologlar ile irtibatı gösterilmektedir. Bu bağlamda, Gökalp’in 

düşüncesinde “Mefkûre” kavramına, felsefî ve sosyolojik düşünsel temel oluşturan ana bağlantı noktalarını 

ve bu kavramın şekillenmesinde rol oynayan etkileşim düğümlerini keşfetmek önem taşımaktadır. 

Çalışmanın sonuç bölümünde ise Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in 

“Mefkûre” kavramı karşılaştırmalı olarak incelenmektedir. Bu karşılaştırma, Hauriou’nun ve Gökalp’in 

düşünsel serüvenlerinde kavram setleri ve açıklama biçimleri yönünden benzerlik ve farklılık gösterdiği 

noktaları ortaya çıkarma amacını taşımaktadır. 

 
1 Gökalp’in doğum yılı, 1875 ya da 1876 yılı olarak geçmektedir. Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’nun 1935 tarihli doktora tezinde doğum 

yılı 1875 olarak verilmektedir. Fındıkoğlu’nun farklı yazılarında da Gökalp’in doğum yılı 1935 olarak geçmektedir. Enver Behnan 
Şapolyo da benzer bir biçimde Gökalp’in doğum yılını 1875 yılı olarak işaretlemektedir. O. Tuna tarafından yayımlanan bir makalede 
de Gökalp’in doğum yılı, 1875’tir. Fakat Cavit Orhan Tütengil, Gökalp’in doğum yılının, 1876 yılı olduğunu belirtmektedir. Tütengil, 
“Gökalp’in doğum tarihinin bilgisini Ahmet Cemil’e borçlu olduğumuzu” belirttikten sonra yazar, “1944 yılı önceki yayımlarda 
Gökalp’in doğum gününe dair bilgiler yer almadığı gibi, doğum yılının da genel olarak 1875 olarak kabul edildiğine” dikkat 
çekmektedir. 
Bkz. Ziyaeddin Fahri, Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur l’Influence de la Sociologie Française en Turquie, (Thèse Principale pour 
Le Doctorat Ès Lettres), Imprimerie Berger-Levrault, 1935, s.3; Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Ziya Gökalp için Yazdıklarım ve 
Söylediklerim, Türkiye Muallim Birliği Neşriyatı, İstanbul, 1955, s.114; Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp: İttihat ve Terakki ve 
Meşrutiyet Tarihi, Güven Basımevi, İstanbul, 1943, s.9; O. Tuna, “Ziya Gökalp et Sa Personnalité”, İş: Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat 
Mecmuası, Cilt:9, Sayı: 39-40, 1944, s.52; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp Üzerine Notlar, Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları, İstanbul, 
1956, s.3. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

128   

 

 

1. HAURİOU’NUN KURUM TEORİSİ’NİN TÜRKİYE’YE GİRİŞİ: İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

HUKUK FAKÜLTESİ 

Fransa’da XIX. yüzyılda hukuk bilimleri alanında (özellikle kamu hukuku ve genel kamu hukuku) üç 

önemli ekol mevcuttur: Maurice Hauriou (Toulouse Ekolü), Léon Duguit (Bordeaux Ekolü) ve Carré de 

Malberg (Strasbourg Ekolü). Bu üç önemli ismin ortak özelliğini, Hauriou’nun oğlu olan André Hauriou 

(1897 – 1973) şu şekilde açıklamaktadır: “Malberg, Duguit ve Hauriou gibi hukukçular her şeyden evvel, 

genel fikirlerin mühendisleriydi (Hauriou, 1966, Av. Pro: V).” Bu genel fikirlerin mühendisleri, hukuk ile 

sosyal ve beşerî bilimler alanında büyük sentez çalışmaları ortaya koymuşlardır. Hauriou, kurumların kökeniyle, 

oluşumuyla ve evrimiyle ilgilenerek hukuk bilimi ile sosyoloji ve felsefe arasında bir köprü kurmuştur. 

Hauriou’nun sentez çalışmalarının en önemlisi, Kurum Teorisi (Müessese Nazariyesi)’dir. 

 Hauriou, Kurum Teorisi’ni oluşturduğu temel makalesini 1925 yılında yayımlamıştır.2 Bu makale, 

Türkçeye 1944 yılında tercüme edildi. Bununla birlikte, Hauriou’nun ismi ve yaklaşımı 1920’li yılların ikinci 

yarısından itibaren Türkiye’de ve özellikle İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğretim üyeleri tarafından 

tanınmaya ve bilinmeye başlamıştı. Bu bağlamda, Kamu Hukuku (Amme Hukuku) alanında Hauriou’nun 

teorisinden yararlanarak Batı Avrupa’da Devlet Teorisi üzerine yoğunlaşan ve eserler üreten Charles Crozat 

(1897 - ?) önemli ve taşıyıcı bir figür olarak görülebilir.3 Dönmezer, “Crozat’nın 1926 – 1969 yılları arasında 

İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde görevlendirildiğini belirterek bu görevlendirme süresi boyunca 

Crozat’nın 1926 – 1944 yılları arasında Amme Hukuku kürsüsünü, 1944 – 1969 yılları arasında ise Devletler 

Hukuku kürsüsünü idare ettiğini ifade etmektedir4 (Dönmezer, 1979, XXIII).” Crozat, Kamu Hukuku’nu 

Devlet Teorisi ekseninde incelerken Hauriou’nun yaklaşımından önemli ölçüde etkilenmiştir. Çünkü Hauriou, 

“Kamu Hukuku’nun Devlet Teorisi’nden başka bir şey olmadığını belirtmektedir (Hauriou, 1916: Pré. V.).” 

Kamu Hukuku (Âmme Hukuku) ile Devlet Teorisi arasında kurulan bağlantının, Hauriou’nun yaklaşımından 

etkilenen Crozat’nın dersleri aracılığıyla İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde geçerlilik kazandığı 

söylenebilir. 

 Hauriou’nun teorisi, Crozat aracılığıyla İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde bilinir hâle geldiği 

sıralarda Dâr’ül-fünûn Hukuk Fakültesi Mecmuası’nın 1927 tarihli 29. sayısında hem Hauriou’nun Précis de 

Droit Administratif adlı kitabına yapılan bir inceleme yazısına hem de yazarın dergiye gönderdiği Hukuk 

Fakülteleri ve Gayeleri adlı makaleye yer verilmiştir.5 Bu gelişmeler, Hauriou’nun 1920’li yılların ikinci 

 
2 Bu makale, La Théorie de l’Institution et de la Fondation (1): Essai du Vitalisme Social adını taşımaktadır. Ayrıca bkz. Maurice Hauriou, 

“La Théorie de l’Institution et de la Fondation (1): Essai du Vitalisme Social”, Aux Sources du Droit: Le Pouvoir, L’Ordre et la Liberté, 
(Supplé: Paul Archambault vd.), Libraire Bloud & Gay, Paris, 1933, ss. 89 – 128. 
3 Ayrıca Crozat’nın ilgili konu hakkındaki eserleri ve bazı makaleleri için bkz. Ch. Crozat, Amme Hukuku Dersleri: I. Cilt (Devlet 
Teorisinin Tarihi), (Çev. Orhan Arsal), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1938; Charles Crozat, Âmme Hukuku Dersleri: II. Cilt 
I. Kısım (Orta Zamanlar), (Çev. Recai G. Okandan), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1944; Charles Crozat, Âmme Hukuku 
Dersleri: II. Cilt, II. Kısım (Orta Zamanlar), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1946; Charles Crozat, “Jean de Salisbury’nin Devlet 
Nazariyesi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 5, 1939, ss.17-32; Charles Crozat, “Ortaçağda Dört Devlet 
Nazariyecisi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 1-2, 1943, ss.61-84. 
4 Crozat’nın 1933 Üniversite Reformu’ndan önce İstanbul Üniversitesi’nde görevlendirildiği anlaşılmaktadır. Widmann, Türkiye’ye 
çağrılan ve “Yurtdışındaki Alman Bilim Adamları Yardım Cemiyeti” aracılığıyla Türkiye’ye gelen Alman bilim insanlarının dışında 
başka yabancı profesörlerin de görevlendirildiğine dikkat çekmektedir. Widmann, bu grupta Charles Crozat’nın da ismini 
zikretmektedir. Dönmezer’in verdiği bilgi, 1926 yılından itibaren Crozat’nın İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde bulunduğu 
yönündedir. Bu durum, Crozat’nın 1933 Üniversite Reformu öncesi Türkiye’de bulunduğu ve ders verdiği çıkarımını 
güçlendirmektedir. 
Ayrıca bkz. Horst Widmann, Atatürk ve Üniversite Reformu, (Çev. Aykut Kazancıgil – Serpil Bozkurt), Kabalcı Yayınevi, 1. Baskı, 
2000, İstanbul, s.98. 
5 Hauriou’nun Précis de Droit Administratif adlı kitabına dair yapılan inceleme yazısı kitabın adını Muhtasar Hukuk-ı İdare şeklinde 
tercüme etmiştir. Bu inceleme yazısında hem Hauriou’nun kısa bir şekilde tanıtılmasına hem de Hauriou’nun yaklaşımını özellikle 
Léon Duguit’nin ve Gaston Jèze’in yaklaşımlarından farklılıklarına yer verilmiştir. Bkz. Dâr’ül-fünun Hukuk Fakültesi Mecmuası, Sayı: 
29, 1927, ss.798-799. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  129 

yarısından itibaren Türkiye’de bilinir ve tanınır hâle geldiğinin önemli göstergeleridir. Sıddık Sami Onar’ın 

(1897 – 1972) 1933 yılında İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde verdiği İdare Hukuku dersinin 

notlarında “Hauriou” adı, tüzel kişilik tartışmalarında görülmektedir. Onar’ın ders notlarında Hauriou’nun 

kurum teorisine (müessese nazariyesi) de değindiği görülmektedir. Fakat, bu ders notlarında kurum teorisi 

doğrudan inceleme konusu yapılmamış, yalnızca kurum teorisinin tanımına ve unsurlarına yer verilmiştir. 

(Onar, 1933: 18-24) Onar, 1934 tarihli İdare Hukuku ders notlarında da Hauriou’nun Kurum Teorisi’ne yer 

vermiştir. (Onar, 1934: 103-109) Her iki ders döneminde de Onar, Hauriou’yu bir başlık içerisinde ele almış, 

fakat Hauriou’nun Kurum Teorisi üzerine doğrudan bir inceleme yapmamıştır. Onar’ın Hukuk İlmini Yayma 

Kurumu etkinliği kapsamında yaptığı ve 1941 yılında yayımlanan sunum metni ise doğrudan Hauriou’nun 

Kurum Teorisi üzerinedir.6 Bu çerçevede, Onar’ın Hauriou’nun teorisi üzerine yaptığı doğrudan incelemenin 

tarihini 1941 yılı olarak belirlemek mümkündür. Onar’ın 1942 yılında yayımlanan İdare Hukuku adlı kitabının 

birinci cildinde Hauriou’ya ve Kurum Teorisi’ne ayrı bir başlık açarak daha detaylı bir şekilde yer yerdiği 

görülmektedir. (Onar, 1942: 426 – 438) 

 1943 yılında Hüseyin Nail Kubalı’nın (1903 – 1981) İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde 

vermiş olduğu Esas Teşkilat Hukuku Dersleri’nin birinci cildinde yer alan “Devletin Şahsiyeti ve Hâkimiyeti” 

adlı bölümünde Hauriou’ya kısa bir şekilde yer verildiği görülmektedir. (Kubalı, 1943: 151 – 154) İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğrencilerine Sosyoloji dersleri veren Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu (1901 – 1974) 

İçtimaiyat Dersleri’nin7 ikinci cildinde (Hukuk Sosyolojisi) bir metni muhtasar şekilde çevirerek eserin sonuna 

eklemiştir: Bu metin, Celestin Bouglé’ye (1870 – 1940) aittir. Metin, Bouglé’nin 1935 yılında yayımlanan Bilan 

de la Sociologie Française Contemporaine adlı eserinin beşinci bölüm olan Sociologie Juridique adlı kısmıdır.8 Bu 

metni, muhtasar şekilde Fransa’da Hukuk Sosyolojisi şeklinde tercüme ederek İçtimaiyat Dersleri’nin ikinci 

cildinin sonuna ekleyen Fındıkoğlu, çeviri metinde altıncı bölüme M. Hauriou’da Hukukî İçtimaiyat adını, 

yedinci bölüme ise Hauriou ve Ma’şerî Vicdan Fikri adını vermiştir. (Fındıkoğlu, 1944: IX-XII) 

 İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nin öğretim üyelerinden olan Tarık Zafer Tunaya (1916 – 

1991), Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’deki serüveni açısından önemli bir isimdir. Tunaya, 1944 

yılında İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası’nda Hauriou’nun 1925 yılında yayımlanan Kurum 

Teorisi’ni inşa ettiği makalesini çevirerek Müessese ve Tesis Teorisi (İçtimaî Vitalizm Denemesi) adıyla yayımladı.9 

Tunaya, 1946 yılında Charles Crozat’nın danışmanlığında hazırladığı Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı 

Hususiyetleri adlı doktora tezini tamamladı. (Hanioğlu, 2012: 377) Tunaya, İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Mecmuası’nın farklı sayılarında Hauriou’nun Kurum Teorisi’ni (Müessese Nazariyesi) detaylı bir şekilde 

irdeleyen makaleler yayımladı.10 Tunaya’nın araştırmaları ve çalışmalarıyla birlikte Hauriou’nun Kurum 

Teorisi’nin Türkiye’de derinlemesine bir biçimde bilinir hâle geldiği söylenebilir. 

 
Hauriou’nun makalesi, Hukuk Fakülteleri ve Gayeleri adıyla M. Kemalettin tarafından tercüme edilerek yayımlanmıştır. Bkz. Dâr’ül-
fünun Hukuk Fakültesi Mecmuası, Sayı: 29, 1927, ss.909 – 913. 
Hauriou’nun adı geçen makalesinin günümüz Türkçesiyle de yayımlanmıştır. Bkz. Maurice Hauriou, “Hukuk Fakülteleri ve 
Gayeleri”, İş: Aylık Felsefe, Âhlak ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 16, Sayı: 78, 1948, ss. 29-32. 
6 Sunum metni, Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki adını taşımaktadır.  
Ayrıca bkz. Sıddık Sami Onar, Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki, Hukuk İlmini Yayma Kurumu 
Konferanslar Serisi: 66, Ankara, 1941. 
7 Fındıkoğlu’nun İçtimaiyat Dersleri adlı metinleri iki cilt halinde 1943 ve 1944 yıllarında yayımlanmıştır. Fakat, İçtimaiyat Dersleri’nin 
ilk cildinde yayınevi şu şekilde bir not düşmüştür: “Profesör, bu dersleri bundan altı sene evvel dağınık olarak neşretmişti. Bu kitap, 
Profesörün müsaadesiyle bir araya getirilmiş olarak ayni derslerden mürekkeptir.” Dolayısıyla Fındıkoğlu’nun dersleri dağınık olarak 
neşri, takriben 1937 yılına denk düşmektedir.  
Bkz. Prof. Fındıkoğlu, İçtimaiyat Dersleri: Birinci Cilt (İçtimaiyata Giriş), Gençlik Kitabevi, İstanbul, 1943. 
8 Ayrıca bkz. C. Bouglé, Bilan de la Sociologie Française Contemporaine, Libraire Félix Alcan, Paris, 1935, ss.95-120. 
9 Bkz. Maurice Hauriou, “Müessese ve Tesis Teorisi (İçtimaî Vitalizm Denemesi)”, (Çev. Tarık Zafer Tunaya), İstanbul Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 3-4, ss.639 – 671. 
10 Bkz. Tarık Zafer Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı Hususiyetleri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 
Cilt: 12, Sayı: 2-3, 1946a, ss.537-56; Tarık Zafer Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir, Şahıs, Kuvvet Unsurları Arasındaki 
Münasebetler ve İçleşme Ameliyesi” İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 12, Sayı: 4, 1946b, 1073 – 1099; Tarık Zafer 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

130   

 

 Bu bağlamda, Türkiye’de İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nin üç önemli öğretim üyesi 

aracılığıyla Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’ye giriş yaptığı söylenebilir: Charles Crozat, Sıddık Sami 

Onar ve Tarık Zafer Tunaya. Bu isimlere ek olarak İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğrencilerine 

sosyoloji dersleri veren Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’nun da Bouglé’den yaptığı çeviri metin aracılığıyla 

Hauriou’nun Hukukî İçtimaiyat ve Ma’şerî Vicdan ile ilgili yaklaşımları yönünden katkı sağladığı söylenebilir. 

Bu isimlerin haricinde Hauriou’nun Kurum Teorisi’ni süreklilik arz etmeyen bir şekilde ele alan veya eserlerinde 

yer veren bilim insanları da mevcuttur. Bu bilim insanlarına, Ethem Menemencioğlu11 (1878 – 1965), Recai 

Galip Okandan12 (1908 – 1986) ve Muvaffak Akbay13 (1913 – 1957) örnek olarak gösterilebilir.  

 

2. HAURİOU’NUN KURUM TEORİSİ14 

Çalışmanın ikinci kısmında Hauriou’nun Kurum Teorisi ve teorinin tanımlayıcı bileşenlerinden olan 

“Fikir Unsuru” incelenmektedir. Bu teoriyi incelerken iki temel kaynaktan yararlanılmaktadır: Birincisi, 

Hauriou’nun La Théorie de l’Institution (Essai du Vitalisme Social) adlı makalesini Türkçeye tercüme eden 

Tunaya’nın çeviri metninden ve Tunaya tarafından kaleme alınan makalelerden yararlanılmaktadır. İkincisi, 

Onar’ın 1933 – 1934 tarihli dersleri ile 1941 tarihinde yayımlanan Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı 

Müesseselerin Tatbiki adlı metin ve 1942 tarihli İdare Hukuku kitabından yararlanılmaktadır. Bu iki 

hukukçunun yaklaşımlarından aynı anda yararlanmanın gerekçesi, Hauriou’nun Kurum Teorisi’ne dair 

açıklamalarında bazı nüans farklılıkları bulunmasıdır. Bu çerçevede, çalışmada tespit edilen nüans farklılıkları, 

Hauriou’nun metninin orijinaline başvurularak aydınlatılmaktadır. 

Hauriou, Kurum’u (Müessese) şu şekilde tanımlamaktadır:  

“İçtimaî bir muhitte gerçekleşen ve hukukan devam eden bir iş veya teşebbüs fikridir; bu fikrin 

gerçekleşmesi için lüzumlu unsurları temin eden bir kudret teşekkül eder; diğer taraftan, fikrin tahakkuku 

ile alâkadar içtimaî birliğin azâları arasında kudret uzuvlarıyla birtakım usuller tanzim edilen iştirak 

tezahürleri vücuda gelir. (Hauriou, 1944: 642 – 643).” 

Onar, Hauriou’nun müessese tanımını şu şekilde vermektedir:  

“Müessese; bir içtimaî muhitte tahakkuk eden ve hukukan devam eyleyen bir iş veya teşebbüs 

fikridir ki bu fikrin tahakkuku için bir kuvvet teşekkül eder ve bu kuvvet, bu fikir ve teşebbüsü tahakkuk 

ettirecek uzuvları temin eyler; diğer taraftan bu fikir ve teşebbüsün tahakkuku için alâkadar içtimaî grup 

mensupları arasında iştirak şuuru ve tezahürleri husule gelir; bu tezahürler kuvvetin uzuvları tarafından 

ve bir usul dairesinde idare olunur. (Onar, 1933: 18; Onar, 1934: 103; Onar, 1942: 430).”  

Onar’ın 1933 – 1934 tarihli ders notlarında ve Tunaya’nın makalesinde Hauriou’nun Kurum / Müessese 

tanımı üç ayrı unsura ayrılarak incelenmektedir: 

a)    İçtimaî muhitte tahakkuk ettirilecek bir iş veya teşebbüs fikri, 

b)    Bu fikrin tahakkukuna hizmet edecek uzuvları temin eden ve bu fikre bağlı muntazam bir kuvvet,  

 
Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir Unsurunun Amme ve Devletler Hukuku Sahalarındaki Değeri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 13, Sayı: 2, 1947, ss.529 – 560. 
11 Bkz. Etem Menemencioğlu, Amme Hukuku Ders Notları, Alaeddin Kıral Basımevi, Ankara, 1939, ss. 27-28. 
12 Bkz. Recai G. Okandan, “Devletin Şahsiyetinin Müessese Fikriyle İzahı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 16, 
Sayı: 1-2, ss.88-96. 
13 Bkz. Muvaffak Akbay, Umumî Amme Hukuku Dersleri, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1948, ss.339 – 365. 
14 Hauriou’nun “Kurum Teorisi” ve “Kurum Teorisi” nin modern ulus-devletin kurumsal inşası sürecindeki açıklayıcı rolü için ayrıca 
bkz. Soner Kavuncuoğlu, Fransa’da Merkezileşme Süreci (XI.- XIV. Yüzyıllar), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, 93-107. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  131 

c) Bu fikir ve bu fikrin tahakkuku için grup içinde müşterek bir şuurun ve iştirak tezahürlerinin 

husulü ve bir muvazenenin meydana gelmesi (Onar, 1933:18; Onar, 1934: 103; Tunaya, 1946a: 

540).” 

Onar, 1942 tarihinde yayımlanan İdare Hukuku kitabında ise müessese tanımını dört unsura ayırarak 

tarif etmiştir: “a) Bir iş veya teşebbüs fikri; b) Bu fikrin tahakkuk edeceği içtimaî muhit, c) Bu fikrin 

tahakkukuna hizmet edecek taazzuv etmiş ve muvazeneli bir kudret ve d) Bu fikir ve onun tahakkuku için 

içtimaî grup, muhit içinde husule gelen müşterek bir şuurun devamlı tezahürü (Onar, 1942: 430).” 

Hauriou’nun orijinal metninde de müessese tanımının üç temel unsuru olduğu ifade edilmektedir: “a) İçtimaî 

muhitte gerçekleştirilecek iş fikri, b) Bu fikrin gerçekleştirilmesi için hizmete sunulan örgütlenmiş (taazzuv 

etmiş) güç ve c) Fikir ve onun gerçekleştirilmesi ile ilgili olarak toplumsal grupta ortaya çıkan birliktelik 

tezahürleri. (Hauriou, 1933: 98).” 

Onar, müessesenin nüvesi olarak fikir unsurunu görmektedir: “Müessesenin nüvesi bir fikirdir. Bu fikir 

aynı zamanda müessesenin mevzuunu teşkil eder. Çünkü müessese bu fikrin tahakkuku için doğacak, 

büyüyecek ve yaşayacaktır (Onar, 1942: 430).” Bu çerçevede, Kurum Teorisi’nde “Fikir Unsuru” nun önemli 

bir yere sahip olduğu ifade edilebilir. Onar, fikrin objektif ve sübjektif olmak üzere iki türlü hayatı olduğunu 

belirtmektedir:  

“Fikir bizatihi kendisi nazara alındığı zaman objektif bir surette mevcuttur. Bu takdirde fikir, hafızanın 

tahteşşuurunda (bilinçaltında) daha doğrusu hafızanın şuur ile adem-i şuur arasındaki sahasında yani 

şuurun eşiğinde, hafızanın subconscient nında yer almıştır. Fikir zihinler tarafından kavrandığı yani zihnin 

fikri idrak ettiği zaman fikir sübjektif bir mahiyet iktisap etmiş, hayatının ikinci safhasına girmiştir (Onar, 

1942: 430-431).” 

“Hauriou’ya göre, fikrin yaratıcısı yoktur, kâşifi vardır (Hauriou, 1933: 101; Onar, 1942: 431).” 

Dolayısıyla, fikirler herhangi bir kimsenin yaratısı sonucu ortaya çıkmadığına göre, fikirlerin objektif bir 

doğası vardır. Tunaya, “fikrin muayyen bir şuurun ibdaı olmadığı, objektif bir mevcudiyete sahip olduğu ve 

fikri şuurdan şuura geçirenin bu objektif mevcudiyet olduğunu vurgulamaktadır (Tunaya, 1946a: 545).” 

Onar’ın da belirttiği gibi, “zihin fikri idrak ettiği zaman fikir objektif halden sübjektif hâle geçer. Onar’a göre, 

fikrin sübjektif hale gelerek şuurdan şuura geçişinin (iştirak tezahürleri) sürekli niteliğe sahip olması gerekir. 

Özellikle müessesenin kuruluş aşamasında fikrin istikrarlı bir şekilde şuurdan şuura geçişinin olması önem 

arz etmektedir (Onar, 1942: 432).” Müesseseyi sürekli kılan, fikrin şuurdan şuura geçişinin canlı ve sürekli 

oluşudur.  

Hauriou, “iştirak tezahürlerinin hiçbir şekilde kolektif bir bilincin tezahürleri olarak analiz edilemeyeceğini 

ifade ederek iştirak tezahürlerinin, ortak bir fikirle temas ederek hareket eden ve bir interpsikoloji fenomeni 

aracılığıyla ortak duyguları hisseden bireysel bilinçler olduğunu belirtmektedir (Hauriou, 1933: 105-106).” 

Hauriou’ya göre, “bu hareketin merkezi, binlerce bilinçte benzer kavramlara dönüşen ve eylem eğilimlerini 

kışkırtan fikirdir. Fikir, kendisinde birleşen binlerce bireysel bilinçte anlık olarak öznel duruma geçer 

(Hauriou, 1933: 106).” Bu noktada Onar ve Tunaya önemli bir ayrıma dikkat çekmektedir. Onar, 

Hauriou’nun müessesenin doğumu için gösterdiği müşterek şuurun, Durkheim’in “kolektif şuur” olarak 

adlandırdığı şey olmadığını belirtmektedir. Yani “ferdî şuurların bir muhassalası mahiyetinde olmayıp sadece 

onların toplanmasından ibarettir (Onar, 1942: 433).” Tunaya da benzer bir biçimde şu ifadeleri kullanır:  

“Umumun hasıl edeceği bir maşerî şuur, fikrin kendisi değildir, onun hakkında edinilen vasat bir intiba, 

tamamiyetinden kaybetmiş bir tefsirden başka bir şey değildir (Tunaya, 1946a: 550).” Dolayısıyla, 

Hauriou’da bir fikrin intişarı, şuurlara yayılması olayının, Durkheim Ekolü’nün “ma’şerî şuur” 

anlayışından farklılık taşıdığı görülmektedir. 

Tunaya, fikir unsuru ile bağlantılı olarak müessesenin şahıs unsurunun tarih boyunca iki şekilde 

görüldüğünü vurgulamaktadır: “Birincisi, müessesenin kurucusu (fikri keşfeden ve bulan), ikincisi ise 

alâkadarlar grubudur: “Müessese kurucusu bir bahçıvandır. Bağban toprağa nasıl bir tohum ekerse, kurucu 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

132   

 

da içtimaî muhite bir fikir ekecektir ve tohum toprağın inbat kabiliyetine göre yeşerecektir (Tunaya, 1946b: 

1075).” Tunaya’ya göre, “alâkadarlar grubu ise fikrin hâmilidir. Alâkadarlar grubu, fikrin gerçekleşmesi için 

fikre gönül rızasıyla iltihak edenlerdir. Alâkadarlar grubu, her halde ekalliyettir, mahduttur (Tunaya, 1946b: 

1076).” Dolayısıyla, fikrin kâşifi ve fikrin taşıyıcıları müessesenin şahıs unsurunu oluşturmaktadır.  

Onar, müessesenin nüvesi ve mevzuu olan fikir unsuruna yer verdikten sonra içtimaî muhit ve fikrin 

tahakkukuna hizmet edecek örgütlenmiş (taazzuv etmiş) bir kudreti ele almaktadır. Onar’a göre, teşebbüs veya iş 

fikri tahakkuk edebilmek için içtimaî bir muhite muhtaçtır. Ayrıca, Onar fikrin tahakkuku için lâzım gelen 

uzuvları temin edecek maddî veya manevî bir kudret mevcut olmayan bir topluluğun müessese 

sayılamayacağını belirtir. “Kudretin alelâde bir kuvvet olması yeterli değildir, bu kudret, kişiye değil fikre 

bağlı olmalı ve taazzuv etmiş (örgütlenmiş) olmalıdır (Onar, 1942: 431).” Tunaya, fikrin gerçekleşmek için 

kuvvete muhtaç olduğuna şu şekilde vurgu yapmaktadır:  

“Fikir gerçekleşmek için kuvvete muhtaçtır. Aksi halde bir tahakkuktan, müesseseleşmeden 

bahsetmeye imkân tasavvur olunamaz. Fakat, fikir kuvvetin değil, kuvvet fikrin emrinde olmalıdır. Kuvvetin 

emrinde bir fikir, müessese için hayırlı neticeler vermeyecektir. Kuvvet fikrin kadrosu dahiline girmelidir. 

Kuvvet, fikri tahakkuk ettirmekle mükellef kılınmalıdır (Tunaya, 1946b: 1079).” 

Bu kısma kadar Hauriou’nun müessese teorisinin tanımında yer alan üç önemli unsur açıklandı. 

Hauriou müessesenin oluşu ve gelişimi için iki aşamadan bahsetmektedir. “Müessesenin oluşu ve tekemmül 

etmesi iki önemli aşama aracılığıyla olur: Bunlar, kaynaşma (incorporation) ve şahıslanma (personnification) 

safhalarıdır (Hauriou, 1933: 113).” Tunaya içleşme ameliyesi (intériorisation) olarak müessesenin ömrünü izah eden 

ameliyeden bahsetmektedir. Tunaya’ya göre, “içleşme öyle bir ameliyedir ki bununla müesseseleşme hâdisesi 

tekemmül eder. Bu içleşme ameliyesi iki safhada olur: Kaynaşma ve Şahıslanma (Tunaya, 1946b: 1084).” 

Kaynaşma ve Şahıslanma safhalarına dair Onar’ın ve Tunaya’nın tariflerinin ikisine de yer verilebilir. 

Tunaya kaynaşma safhasını şu şekilde tanımlamaktadır: “Kuvvet, nazım fikrin bekçisi halinde emrine girer. 

Bu kaynaşma (incorporation) safhasıdır (Tunaya, 1946b: 1084).” Onar ise kaynaşma safhasını şu şekilde 

tanımlamaktadır:  

“Kaynaşma safhası, idare edenlerle idare edilenler arasında bir fikir birliğinin husule gelmesidir. Hükûmet 

halkın mümessili değil bir fikrin mümessilidir. Yani evvelce halkla kuvvet arasında bir fikir iştiraki 

yokken, bu iki kitle birbirine karşı fikir ve his itibariyle lakayt bulunuyorken artık bu ayrılık kalkmış, 

hükûmet de halkın taşıdığı fikrin mümessili haline gelmiştir. Artık halk ve hükûmet kaynaşmıştır. Bu 

kaynaşmaya rağmen, bütün iktidar yine hükümdarın elindedir ve şahsına bağlıdır. Sadece fikirler 

aşamasında bir kaynaşma mevcuttur (Onar, 1942: 435).”  

Kaynaşma safhasında fikrin emrinde bulunan örgütlenmiş kuvvet (hükûmet) ile halk arasında bir 

kaynaşma gerçekleşmektedir. Bu aşama, fikrin alâkadarlar grubundan daha geniş bir kitleye yayılması 

açısından önem taşımaktadır. Alâkadarlar grubu, ekaliyetti. Kaynaşma safhasında fikir daha geniş bir kitle 

tarafından benimsenmiştir. Bununla birlikte, bu safhada fikre iştirak eden halk henüz aktif bir halde 

bulunmamaktadır.  

Şahıslanma safhası, müessesenin tam hâle gelmesini izah eder. Hauriou’ya göre, şahıslanma sürecinin 

esas özelliği, “halkın aktif hâle gelerek hükûmete iştirakleriyle beraber siyasî hürriyet sahasına erişmeleridir 

(Hauriou, 1944: 657).” Onar da şahıslanma safhasını şu şekilde tanımlamaktadır:  

“Bu safhada pasif vaziyette olan halk aktif bir vaziyet alır: devlet müessesesine esas olan fikirlerin 

tahakkuk ettirilmesi için lâzım olan vasıtalara sahip olur ve faaliyetlere iştirak eder. Bu safhada artık şahsî 

bir kuvvetten ibaret basit bir hükûmet yoktur, taazzuv etmiş bir hükûmet mevcuttur. Ve müessese artık 

şahsiyetini de iktisap etmek suretiyle kemale ermiştir. (Onar, 1941: 12; Onar, 1942: 436).” 

Tunaya şahıslanma safhasını şu şekilde izah etmektedir:  



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  133 

“Bu safhada hükûmet ekalliyete değil, ekseriyete müsteniddir. Müzakerecilik ve teşrilik vasfı kuvvetlidir. 

Kuvvet artık ekalliyete ait değildir ve millet hesabına çalışmaktadır. Kuvvet müzakereci bir iktidar 

olmuştur ve otolimitasyon daha iyi tahakkuk edecektir. Kaynaşma safhasının fırtınalı denizi durulmuştur, 

ortalık “süt liman”dır. Kudret, tezahürlerin canlılığında istenilenleri idame ettirmekte, siyasî ve içtimaî 

hürriyete hiçbir nakısa verilmeyerek o asırlık mücadelelerden sonra elde edilen bir hak halinde tahttan 

daha üstün bir yerde, gönüllerde yaşamaktadır (Tunaya, 1946b: 1090).”  

Hauriou’nun kurum teorisinin genel görünümüne bakıldığında bu teoriyi, modern ulus-devletin 

oluşum ve inşa süreçlerini açıklayıcı bir yaklaşım olarak görmek mümkündür. İçtimaî bir muhitte, objektif 

bir iş veya teşebbüs fikrinin varlığı, bu fikrin zihinlerde idrak edilerek sübjektif hâle geçmesi, ekalliyeti temsil 

eden alâkadarlar grubu tarafından fikrin taşınması ve yayılması, fikir yayıldıkça iştirak edenlerin artması 

(iştirak tezahürleri) ve fikri tahakkuk ettirmek üzere ve fikre bağlı örgütlenmiş bir kuvvetin bulunması 

müesseseyi tanımlayan unsurlardır. Müessesenin oluş ve kemale erişme aşaması ise iki safhada 

gerçekleşmektedir: Kaynaşma ve Şahıslanma safhaları. Kaynaşma safhasında fikre bağlı örgütlenmiş kuvvet 

ile halk arasında fikir üzerinde bir kaynaşma olur. Bu safhada halk fikri benimsemekle birlikte henüz aktif 

bir durumda değildir. Dolayısıyla örgütlenmiş kuvveti sınırlandıran bir konumda değildir. Şahıslanma 

safhasıyla halk aktif bir hale geçer ve örgütlenmiş kuvveti sınırlandırma gücüne sahip olur. Bu aşamada, halk 

fikirlerin tahakkuk ettirilmesi için gereken araçlara sahip olur ve faaliyetlere katılır. Sonuç olarak, 

Hauriou’nun kurum teorisi, tarihsel olarak modern ulus-devletin oluşum ve inşa süreçlerini açıklamak için 

kullanılması mümkün bir teoridir. 

 

 

3. GÖKALP’IN MEFKÛRE KAVRAMI 

Çalışmanın üçüncü kısmında Gökalp’in mefkûre kavramı ele alınmaktadır.15 Mefkûre kavramını, 

Gökalp’in tefekkür hayatında etkili olan Fransız düşünür ve sosyologların etkileriyle birlikte ele almak önem 

taşımaktadır. Çünkü, Gökalp mefkûre kavramının içeriğini şekillendirirken tek bir Fransız düşünürü veya 

yazarı takip etmemiştir. Bu bağlamda Gökalp’in düşünce ve fikir hayatındaki kritik dönüm noktalarını ve 

yararlandığı düşünürleri ele alarak mefkûre kavramını açıklamanın daha faydalı bir yol olduğu söylenebilir. 

Gökalp’in fikir ve düşünce hayatında 1908 / 1909 yılları önemli bir dönüm noktasının başlangıç 

yıllarıdır. Gökalp, 1908 yılında Meşrutiyet’in yeniden yürürlüğe konulmasından sonra (1908 Jön Türk 

Devrimi) Selanik’te yapılan İttihat ve Terakki kurultayına mümessil olarak davet edildi (Fındıkoğlu, 1955: 

103-104, 114 – 115; Şapolyo, 1943: 71; Duru, 1949: 3).16 Gökalp, Selanik’te gördüğü manzara karşısında fikrî 

bir başkalaşım geçiriyordu. Fındıkoğlu, Selanik’in millet müzesi gibi bir düzineye yakın ırk ve kavimden 

 
15 Gökalp’in yaşamı, şahsiyeti, fikirleri ve düşünceleri için ayrıca bkz. Ziyaeddin Fahri, Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur 
l’Influence de la Sociologie Française en Turquie, (Thèse Principale Pour le Doctorat Ès Lettres) Imprimerie Berger-Levrault, 1935; “Ziya 
Gökalp’ın Onuncu Ölüm Yıldönümü” İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası: Yıl: 1, Sayı: 3-4, 1934; “Ziya Gökalp’in XV. Ölüm 
Yıldönümü”, İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 5, Sayı: 19, Defter 3, 1939; “Ziya Gökalp’in XX. Ölüm Yıldönümü”, İş: 
Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt 9, Sayı: 39/40, 1944; Ziya Gökalp’in XXV. Ölüm Yıldönümü, Bilgi, Cilt: III, Sayı: 31, 
1 Kasım 1949; Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Ziya Gökalp için Yazdıklarım ve Söylediklerim, Türkiye Muallimler Birliği Yayınları, İstanbul, 
1955; Hilmi Ziya Ülken, “Durkheim et l’Enseignement des Sciences Sociales en Turquie”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, 
Sayı: 15, 1960, 7-29; Kâzım Nami Duru, Ziya Gökalp, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1949; Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp: 
İttihat ve Terakki ve Meşrutiyet Tarihi”, Güven Basımevi, İstanbul, 1943; Osman Tolga, Ziya Gökalp ve İktisadî Fikirleri, İstanbul 
Üniversitesi İktisat ve İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı, İstanbul, 1949; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp Hakkında Bir Bibliyografya 
Denemesi, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi, İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı, İstanbul, 1949; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp 
Üzerine Notlar, Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları, İstanbul, 1956. 
16 Fındıkoğlu, Gökalp’in doğrudan Diyarbekir mümessili olarak Selanik’e geldiği ve 1909 yılında Selanik’te faaliyette bulunmaya 
başladığını belirtmektedir. Şapolyo da “İttihat ve Terakki Cemiyeti Selânik merkezi 1909 senesi sonlarında Ziya Beyi, Selânik’e 
murahhas olarak çağırdıklarını ve Ziya Bey’in derhal Diyarbakır’dan Selanik’e gittiğini” ifade etmektedir. Duru ise Gökalp’in Selanik’e 
Diyarbakır’dan değil İstanbul’dan gelmiş olabileceğini yazıyor ve şu şekilde devam ediyor: “Çünkü Gökalp’in 1908 – 1910 ders 
yılında İstanbul Darülfünunu’nda Emrullah Efendi’nin Maarif Nazırı olması dolayısıyla boşalan felsefe kürsüsünde birkaç ders 
vermiş olduğunu Reşat Nuri Güntekin’den öğrendim.” 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

134   

 

oluştuğunu gören Gökalp’in şuur istihalesi geçirdiğini ve fikir parolası aradığını ifade etmekte ve şöyle devam 

etmektedir: “Bu fikir parolasını yakından tanıdığı İslâm felsefesinde bulamadı ve Fransız felsefesinde 

aramaya başladı (Fındıkoğlu, 1955: 104).” Bu dönemde Gökalp, Alfred Fouillée (1838 – 1912), Gabriel Tarde 

(1843 – 1904) ve Émile Durkheim (1858 – 1917) ile yakından alâkadar olmaya başladı.17 Gökalp, 

Durkheim’in fikirlerinin etkisine girmeden evvel Fouillée’nin ve Tarde’ın yaklaşımlarını yakından incelemiştir 

(Fındıkoğlu, 1935: 33; Fındıkoğlu, 1955: 104, 114; Ülken, 1960: 20). “Fouillée, bazı fikirlerin duygu ve hislerle 

sarmalanmış Fikir-Güçler olduğuna işaret etmektedir. Yani bir ideal sadece bir fikir değil, bir Fikir-Güç 

olduğunu belirtmiştir (Fındıkoğlu, 1935: 33).”  

Fouillée, Fikir-Güç yaklaşımına 1872 yılında yayımlanan La Liberté et Le Déterminisme adlı eserinde ve 

1878 yılında yayımlanan L’Idée Moderne du Droit adlı eserinde değinerek yer vermiştir. Fakat Fouillée konu 

üzerine doğrudan incelemeyi 1879 yılında Revue Philosophique de la France et de l’Étranger dergisinde yazdığı iki 

yazı ile açıklamıştır. Fouillée, insanın kendisi tarafından tasarlanan her fikrin, yine insan üzerine etkisi 

olduğunu ve bu fikrin gerçekleşme eğilimi olduğunu belirtmektedir. Bu durumu Fouillée şu şekilde 

örneklendirmektedir:  

“Descartes öyle demiştir: Düşünüyorum, öyleyse varım; Tanrı’yı düşünüyorum, öyleyse Tanrı vardır; 

diğer nesneleri düşünüyorum, öyleyse onlar vardır. Düşüncenin nesnelleşmesi olarak adlandırılabilecek 

şeyi göstermek için deneysel doğrulamaya, psikolojik ve fizyolojik gözlem gerçeklerine başvuruyoruz. 

Fikirler, kendilerini gerçekleştirerek doğrulanırlar. İdeal, bilincin olgularından biridir. Düşüncemiz, 

arzumuz ve irademiz üzerinde gerçek bir etki yaratır. Eğer idealin harekete geçirdiği eylemin, birey için, 

insanlık için, dünya için yararlı ve gerekli olduğunu gösterirsek, idealin, bilincin yol gösterici yasalarından 

biri olduğu sonucu çıkar (Fouillée, 1879: 674 – 676; Fouillée, 1883: 247 – 249).”  

Dolayısıyla Fouillée, bazı fikirlerin harekete geçirici güçlere sahip olduğunu ve fikirlerin kendilerini 

gerçekleştirme potansiyeline sahip olduğunu ileri sürmüştür. 

Gökalp, Tarde’ın fikirleriyle de kısa bir süre yakından alâkadar olmasına rağmen Gökalp’in aradığı 

fikrî parola hem düşünsel hem de siyasal ihtiyaca karşılık veren bir parola olmalıydı. Bu sebeple, Tarde’dan 

sonra Durkheim’in fikirlerine yakın ilgi duydu. Gökalp’in, Durkheim’in fikirlerine ilgi duymasının Osmanlı 

İmparatorluğu’nun içinde bulunduğu siyasal ve toplumsal koşullarla yakın ilgisi vardı. Fındıkoğlu bu ilişkiyi 

şu şekilde izah etmektedir:  

“1908 Devrimi’nden sonra gazeteler Osmanlıların ayrılıkçı derneklerinden yani Ermenilerden, 

Bulgarlardan vs. acı bir şekilde şikâyet etmeye başladı. Herkes kendine şu soruyu sordu: Nasıl oluyor da 

Ermeniler, Rumlar, Arnavutlar, Araplar gerçek Osmanlı olduklarını iddia ederken isyanlara, örgütlü 

ayaklanmalara karışıyorlar? Gökalp, tarihi geçmişe uzanan bir topluluğa ait olma duygusunu bireysel bir 

kararla ortadan kaldırmanın mümkün olmadığına kesin olarak inanıyordu. Tam da bu belirleyici anda 

Durkheim yardımına koşuyor ve ona toplumsal bir gerçekliğin, bireylerden oluşsa da kendi başına bir 

varlığı olan kolektif bir bilincin açıklamasını sunuyor. Kolektif Bilinç (Ma’şerî Şuur) Gökalp için yepyeni ve 

mutlu bir yol açtı (Fındıkoğlu, 1935: 34-35).”  

 
17 Fındıkoğlu, 24.10.1934 tarihinde Berlin Türk Kulübü’nde yaptığı konuşmada Gökalp’in Selanik’te bulunduğu dönemde Fouillée, 
Tarde, Bergson ve Durkheim ile yakından alâkadar olduğunu belirtmektedir. M. Nermi de Fouillée’yi ve Henri Bergson’u (1859 – 
1941) Ziya Gökalp’in tesiri ile karıştırmaya başladığını belirtmektedir. 
M. Nermi Merkez Umumî tarafından Paris’e tahsile gönderildiğini ve Durkheim’in ve H. Bergson’un (1859 – 1941) derslerini takip 
ettiğini belirtmektedir. M. Nermi, Bergson’un derslerinden birini hulasa ederek Gökalp’e gönderdiğinde Gökalp’in kendisine “böyle 
eski mütefekkirlerle uğraşmaması gerektiğini tavsiye ettiğini” anlatmaktadır. Fakat, M. Nermi Bergson’un Spinoza üzerine verdiği 
derslerini not aldığını, Ethica’nın yeni tahlil imkânları vermesi bakımından önemli olduğunu, bu sebeple Bergson’un derslerini takip 
etmenin ehemmiyeti üzerinde durduğuna dair bilgi verince Gökalp ile bu konuda anlaştıklarını da ifade etmiştir. 
Ayrıca bkz. M. Nermi, “Ziya Gökalp Etrafında Hatıralar”, İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası (Ziya Gökalp’ın Onuncu Ölüm 
Yıldönümü), Cilt: 1, Sayı: 3-4, 1934, ss. 179-182. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  135 

Durkheim, kolektif bilinci şu şekilde tanımlamaktadır: “Aynı toplumun ortalama bir üyesi tarafından 

paylaşılan inançlar ve duygular bütünü, kendine ait bir yaşamı olan belirli bir sistem oluşturur. Buna, kolektif 

bilinç denebilir (Durkheim, 1973: 46).”18 Gökalp, bir yandan siyasi bir birim oluşturacak unsurların 

heterojenliğini, diğer yandan İmparatorluğun Müslümanları arasında dayanışma yaratmak için dini duyguları 

güçlendirmenin imkânsızlığını göz önüne aldığında, ona tek bir yol kalıyordu: Türkler arasında kolektif bir 

bilinç yaratmaya çalışmak (Fındıkoğlu, 1935: 36). “Gökalp, bireysel gerçekliklerden farklı bir kolektivite 

fikrini ve Durkheim sosyolojisinden kolektif bilinç kavramını öyle bir şekle dönüştürdü ki, toplumsal 

gerçeklik ve kolektif bilinç kavramlarının yerini ulus ve ulusal bilinç kavramları aldı (Fındıkoğlu, 1935: 36).” 

İşte kısa bir şekilde yer verilen tarihsel ve düşünsel arka plan, Gökalp’in mefkûre kavramını şekillendirirken 

ve içeriğini inşa ederken yararlandığı yaklaşımları göstermesi açısından önemlidir. Gökalp, mefkûre 

kavramını bahsedilen tarihsel arka planın eşliğinde geliştirmiş ve şekillendirmiştir. 

Gökalp, 24 Temmuz 1922 tarihinde Küçük Mecmua’da Musahabe: Mefkûre Nedir? başlıklı bir yazı 

yayımlamıştır. Gökalp yazısında mefkûrenin çeşitli zamanlarda farklı farklı suretlerde tarif edildiğini 

belirtmektedir:  

“Mefkûre, muhtelif zamanlarda metafizikçiler, ideologlar, sosyologlar tarafından farklı farklı suretlerde 

izah edilmiştir. Mefkûre, metafizikçilere göre, öteki âleme mensup bir gerçekliktir. Metafizikçilere göre, 

hakikî varlıklar mefkûrelerdir, maddî varlıklar, onların gölgelerinden ibarettir. Mefkûre, ideologlara göre, 

hiçbir gerçekliğe yaslanmaz. Bu ancak ferdin muhayyilesinde tasavvur edilen bir “kemâl numunesi”nden 

ibarettir. Sosyoloji ilmine göre, mefkûre istikbalde vasıl olacağımız gaye, bir hedef demek değildir. 

Mefkûre, müstesna anlarda yaşanılmış ve yine o anlarda yaşanabilen bir hayat tarzıdır. Bu müstesna anlar, 

cemiyetin buhranlı dakikalarıdır (Gökalp, 2018: 62-66).”  

Bu tanımlardan üçüncüsü, yani mefkûrenin sosyoloji ilmine göre tanımlanışı Gökalp’te esas manasını 

bulmaktadır. 

Gökalp adî zamanlar ile buhranlı (galeyanlı) zamanların fert ve cemiyet hayatı üzerine etkisi yönünden 

bir ayrım yapar:  

“Adî zamanlarda, fertler ferdî hayatlarıyla meşgul olduklarından cemiyetin hayatı gayet zayıftır. 

Fakat milletin hayatı büyük bir tehlike ile tehdit olunduğu, cemiyet büyük bir hamle ile kendini 

kurtarmaya azmettiği galeyanlı “dakikalar” da cemiyet bu derin uykudan birdenbire uyanır. 

Fertler bu esnada kendi menfaatlerini, şahsî arzularını, gailelerini unuturlar. Bu galeyanlı 

dakikalarda, fertler ferdî şahsiyetlerini kaybetmişlerdi. Hepsinin ruhunda hüküm süren yalnız 

maşerî (kolektif) şahsiyetti. İşte, insanların bu galeyanlı anlarda yaşadığı bu tatlı saadet hayatına 

mefkûre adı veriliyor. (Gökalp, 2018: 66-67).”  

Gökalp, 1924 yılında yayımlanan yazısında ise mefkureyi şu şekilde izah etmektedir: “Mefkûre, 

galeyanlı içtimalardan doğar. Hususiyetle, milletin büyük bir tehlikeye duçar olduğu yahut büyük bir zafer 

kazandığı zamanlarda, milletteki bütün ruhları istilası altına alır (Gökalp, 2016: 32).” Gökalp, mefkureyi ferdî 

şahsiyetlerin ve menfaatlerin bir kenara bırakılarak tüm fertlerin ruhunda hüküm süren kolektif bilinç ve 

şahsiyetle izah etmektedir. Gökalp’e göre, mefkûre milletin hayatının tehlike altına girdiği, buhranlı ve 

galeyanlı anlarda ortaya çıkmaktadır.  

Gökalp, mefkûre ile hedef arasındaki farka fert ve cemiyet hayatı bağlamında dikkat çekerek 

farklılıkları şu şekilde belirtmektedir:  

“Hedef, istikbale, mefkûre maziye aittir. Hedef, şuurlu bir fikir, mefkûre şuursuz bir duygudur. Hedef, 

zihindeki bir tasavvurdan ibarettir; mefkûre ise bizi arkadan iten, gizli bir kuvvettir. Bu gizli kuvvetten 

yalnız, şuur sahnesine çıktıktan sonra haberdar oluruz. Hedef bir gerçeklik olmadığı halde, mefkûre bir 

 
18 Durkheim’in farklı eserlerinde Kolektif Bilinç kavramına dair yaklaşımları için ayrıca bkz. Georges Gurvitch, Essais de Sociologie, 
Libraire du Recueil Sirey, Paris, 1938, ss. 115 – 171. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

136   

 

hakikî bir gerçekliktir. Mefkûre, yaratıcı bir hız, yaratıcı bir hamledir. Hedef, düşünülmüş bir gaye, 

yaratılmış bir maksattır. Bu gayeyi düşünen ve bu maksadı yaratan da cemiyet değil, ferttir. O halde 

mefkûre maşerî (kolektif / ortak), hedef, ferdîdir. (Gökalp, 2016: 93).”  

Bu noktada, Gökalp’in mefkûrenin toplumları harekete geçirici gücünden, sadece şuur sahnesine 

çıktıktan sonra haberdar olabileceğimizi ifade etmesi önem taşımaktadır. Dolayısıyla mefkûre, bir toplumsal 

gerçeklikte, bir cemiyette objektif olarak mevcuttur. Fakat, buhranlı yahut galeyanlı anlar olmadıkça 

mefkûrenin şuur sahnesine gerçeklik olarak çıkmadığı ve toplumu kolektif bir şuur altında birleştirdiğinden 

söz edilemez. Bu açıdan buhranlı yahut galeyanlı bir olayın, objektif olarak mevcut olan mefkûrenin şuur 

sahnesine çıkmasında önemli bir rolü olduğu söylenebilir. 

Gökalp, 31 Temmuz 1922 tarihinde yayımlanan bir yazısında mefkûre ile gerçeklik (şeniyet) arasındaki 

bağlantıya dikkat çekerek mefkûrenin bir fikir hâlinden başlayarak gerçeklik haline dönüştüğü fikrine 

katılmadığını ileri sürmektedir. (Gökalp, 2018: 69) Bu yaklaşım, Gökalp’i Fouillée’den ayıran önemli bir 

farklılık noktasıdır. Gökalp mefkûre ile gerçeklik arasındaki ilişkiye şu şekilde dikkat çekmektedir: 

“Belki mefkûre ta ilk menşeinde bir gerçeklik olarak doğar. Büyük bir buhran zamanında, cemiyette 

yalnız müşterek vicdan hâkim olur. Ferdî vicdanlar kaybolur. Bu müşterek vicdan ruhlara vectler saçan, 

bütün fertleri kutsiyetine karşı hürmetkâr ve fedakâr kılan canlı bir gerçekliktir. Mefkûre dediğimiz şey 

bu maşerî (kolektif) vicdanın (şuurun) şiddetli ve yoğun bir hayat yaşamasıdır. Demek ki mefkûre, yeni 

doğduğu zaman canlı bir gerçeklik, hakikî bir hayat halindedir (Gökalp, 2018: 69-70).”  

Gökalp ve Fouillée arasında bu konu hakkında bir farklılık görmekle birlikte Gökalp’in 11 Mayıs 1924 

tarihli bir yazısında şu ifadelere rastlanmaktadır: “Milletin büyük bir tehlikeye duçar olduğu yahut büyük bir 

zafer kazandığı zamanlarda, milletteki bütün ruhları istilası altına alan mefkûredir. Böyle zamanlarda herkes 

mefkûrelidir. Çünkü mefkûre, gerçeklik halini almıştır (Gökalp, 2016: 32).” Bu yazısında, Gökalp mefkûrenin 

gerçeklik haline dönüşmesinden söz etmektedir. Dolayısıyla mefkûre ve şeniyet arasındaki ilişkide iki farklı 

yorumu da görmek mümkündür. Gökalp, mefkûrenin içtimaî mahiyeti hakkında şu saptamaları yapmaktadır:  

“Mefkûre, ferdî bir fikir değil, içtimaî bir gerçekliktir. Mefkûre içtimaî bir gerçeklik olduğu için fertler 

tarafından yaratılamaz. O, içtimaî sebeplerle kendi kendine doğar. Mefkûre mevcut olduğu için, fertler 

tarafından yalnız keşfedilebilir. Bundan başka, mefkûre bir gerçeklik olduğu için, her gerçeklik gibi onun 

da ilmi yapılabilir. Onun ilmi, sosyoloji ilmi aracılığıyla yapılabilir (Gökalp, 2018: 73).”  

Gökalp’in mefkûrenin içtimaî mahiyeti olduğunu vurgularken Fouillée’nin yaklaşımından bir ayrılık 

noktası daha belirmiş olmaktadır. Çünkü Fouillée’ye göre, Fikir-Güç önemli ölçüde ferdî özelliğe 

dayanmaktadır. Bu noktada, Gökalp ile Fouillée’nin yaklaşımı arasındaki farklılıklar tespit edilebilir. 

Gökalp, mefkûrenin birçok kıymetler ve müesseseler yaratabilen özelliğine de dikkat çekmektedir. 

Gökalp’e göre;  

“Mefkûre, birçok kıymetleri yarattığı gibi, kıymetler de birçok müesseseleri vücuda getirir. Yeni mefkûre 

zuhur eder etmez, eski kıymet hükümleri yok olmaya, bunların yerine yeni mefkûreden doğan yeni 

kıymet hükümleri meydana çıkmaya başlar. Bu kıymet hükümlerinden de ahlâkî, hukukî, siyasî, bediî, 

iktisadî, lisanî ilh. mahiyette birçok yeni müesseseler, yeni kaideler doğar. İşte bu saydığımız hadiselerin 

mecmuuna “milli hars” namı verilir. Demek ki milletin hem istikbalini haber veren hem de istikbaldeki 

millî harsını yaratan mefkûredir. (Gökalp, 2018: 77).”  

Bu yönüyle mefkûrenin yaratıcı bir özelliğe sahip olduğu anlaşılmaktadır. Eski kıymet hükümlerini ve 

müesseseleri inşa eden fikirler, yeni tarihsel ve toplumsal koşullara uyum sağlayamadığı ve hatta tarihsel 

ilerlemenin önünde engel oluşturmaya başladığında buhranlara veya krizlere sebep olabilir. Bu buhranlı veya 

kriz dönemlerini aşmak üzere yeni mefkûrenin yönlendirici gücü sayesinde yeni kıymet hükümleri ve 

müesseseler oluşturulabilir. Bu yönüyle, mefkûre gerçekten de yaratıcı bir hamledir.  



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  137 

 

SONUÇ 

Çalışmanın bölümlerinden yararlanarak Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile 

Gökalp’in “Mefkûre” kavramını karşılaştırmak mümkün hale gelmektedir. Hauriou’ya göre, müessesenin en 

önemli unsuru “içtimaî muhitte gerçekleştirilecek olan iş veya teşebbüs fikri”dir. Hauriou, “fikir unsurunun 

objektif olarak içtimaî muhitte bulunduğunu, fikrin herhangi bir kimsenin yaratısı olmadığını ve fikrin sadece 

kâşifi olabileceğini” belirtmiştir. Gökalp de “mefkûrenin, ferdî bir fikir değil, içtimaî bir gerçeklik olduğunu, 

bu sebeple fertler tarafından yaratılamayacağını” belirtmiştir. Ayrıca Gökalp, “mefkûrenin içtimaî sebeplerle 

kendi kendine doğduğunu ve fertler tarafından yalnızca keşfedilebileceğini” belirtmektedir. Bu konuda, 

Hauriou’nun “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” kavramı birbirine benzer özelliğe sahiptir.  

 Gökalp, “mefkûrenin galeyanlı veya buhranlı zamanlarda ortaya çıktığını” belirtmekte ve bu 

dönemlerde fertlerin ruhunda “kolektif şuur” un hüküm sürdüğünü ifade etmektedir. Hauriou’nun “Fikir 

Unsuru” ise sadece belirli zamanlarda ortaya çıkan bir gerçeklik şeklinde tezahür etmemektedir. Ayrıca, 

Hauriou içtimaî muhite ekilen fikir unsurunun fertlerin zihninde sübjektif hâle geldiğini belirtmekte, fakat 

bu sübjektif hâle gelme durumunun “kolektif bir şuur” olarak görülmemesi gerektiğini ifade etmektedir. 

Dolayısıyla bu hususlarda Gökalp ile Hauriou’nun yaklaşımında farklılıklar olduğu görülmektedir. 

 Gökalp mefkûrenin “şuursuz bir duygu olduğunu, bizi arkadan iten bir kuvvet olduğunu ve bu 

mefkûreden şuur sahnesine çıktıktan sonra haberdar olacağımızı” ifade etmektedir. Hauriou’nun teorisinde 

Fikir Unsuru’nun içtimaî muhitte objektif olarak bulunması, zihinler bu fikri idrak edince fikrin sübjektif hâle 

geldiği belirtilmişti. Hauriou, fikrin “şuurdan şuura yayılması” hususunun önemli bir aşama olduğuna dikkat 

çekmişti. Hauriou’ya göre, fikrin taşıyıcıları olan alâkadarlar grubu aracılığıyla fikir şuurdan şuura intişar eder. 

Kaynaşma safhasında ise fikir yalnızca ekaliyette olan alâkadarlar grubuna değil, ekseriyette olan halkın 

şuuruna da nüfuz eder. Bu hususta, mefkûrenin ve fikrin şuur sahnesine çıkmadan önce de mevcut olması açısından 

her iki yazarın yaklaşımında da benzerlik vardır. Fakat, mefkûrenin “ma’şerî mahiyette” olması, Gökalp’in 

yaklaşımını, Hauriou’dan farklılaştıran bir özelliktir. 

 Son olarak, Gökalp “mefkûrenin birçok kıymetler ve müesseseler yaratabildiğine” dikkat 

çekmektedir. Bu yönüyle Gökalp’e göre, mefkûre hem “milletin istikbalini” hem de “millî harsı” yaratma 

kudretine sahiptir. Hauriou’nun teorisinde “fikir unsuru” da müessesenin mevzuunu teşkil etmesi yönünden 

önem taşımaktadır. Müessesenin doğumu, gelişimi ve olgunlaşması, fikir unsuru merkezinde 

şekillenmektedir. Bu yönden, Gökalp’in “mefkûre” kavramının ve Hauriou’nun teorisinde yer alan “Fikir 

Unsuru” nun yeni kaideler, kıymetler ve müesseseler ortaya çıkarma kudretine sahip olmaları yönünden 

benzerlik taşıdığı söylenebilir.  

 Sonuç olarak, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını, modern ulus-devlet inşasını analiz ederken 

kullanılabilen bir analiz birimi olarak ele almak mümkündür. Gökalp’in “Mefkûre” kavramının, Hauriou’nun 

“Kurum Teorisi” nin tanımlayıcı unsurlarından “Fikir Unsuru” ile benzeştiği noktalar olduğu gibi ayrıştığı 

noktalar da mevcuttur. Bu karşılaştırmada ortaya çıkan en önemli bulgu, Gökalp’in “Mefkûre” kavramının, 

modern ulus-devletin oluşum ve inşa sürecini hukuksal ve yönetsel bir şekilde açıklarken önemli bir analiz 

birimi olarak kullanılmaya elverişli olmasıdır. Bu çalışmanın, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını da somut 

tarihsel koşulları analiz etmek üzere kullanarak Türkiye Cumhuriyeti’nin modern ulus-devlet olarak inşa 

edilme sürecini açıklama amacını taşıyan araştırmalara katkı sağlayacağı umulmaktadır. 

 

KAYNAKLAR 

Akbay, M. (1948), Umumî Âmme Hukuku Dersleri, Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları. 

Bouglé, C. (1935), Bilan de la Sociologie Française Contemporaine, Paris: Libraire Félix Alcan. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

138   

 

Crozat, C. (1944), Âmme Hukuku Dersleri: Cilt II – Kısım I (Orta Zamanlar), (Çev. Recai Galip Okandan), 
İstanbul: Kenan Matbaası. 

Durkheim, É. (1973), De la Division du Travail Social, Paris: Presses Universitaires de France. 

Duru, K. N. (1949), Ziya Gökalp, İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Fındıkoğlu, Z.F. (1935), Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur L’Influence de la Sociologie Française en 
Turquie, Strasbourg: Imprimerie Berger-Levrault. 

Fındıkoğlu, Z.F. (1944), İçtimaiyat Dersleri: İkinci Cilt (Hukuk Sosyolojisi), İstanbul: Gençlik Kitabevi 
Neşriyatı. 

Fındıkoğlu, Z. F. (1955), Ziya Gökalp İçin Yazdıklarım ve Söylediklerim, İstanbul: Türkiye Muallimler Birliği 
Neşriyatı 

Fouillée, A. (1879), “La Philosophie des Idées – Forces comme Conciliation du Naturalisme et de 
l’Idéalisme”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, Quatrième Année, VIII, 1-32. 

Gökalp, Z. (2016), Çınaraltı Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Gökalp, Z. (2018), Küçük Mecmua Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Gurvitch, G. (1938), Essais de Sociologie, Paris: Libraire du Recueil Sirey. 

Hanioğlu, Ş. (2012), “Tarık Zafer Tunaya (1916 – 1991)”, İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 41, 377-
378. 

Hauriou, M. (1916), Principes de Droit Public, 2e  Éditions, Paris: Libraire Recueil Sirey. 

Hauriou, M. (1927), “Hukuk Fakülteleri ve Gayeleri”, (Ter. M. Kemalettin), Darülfünun Hukuk Fakültesi 
Mecmuası, 909 – 913. 

Hauriou, M. (1933), Aux Sources du Droit: Le Pouvoir, L’Ordre et la Liberté, Paris: Libraire Bloud & Gay 

Hauriou, M. (1944), “Müessese ve Tesis Teorisi” (Çev. Tarık Zafer Tunaya), İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 3-4, 639 – 671 

Kavuncuoğlu, S. (2023), Fransa’da Merkezileşme Süreci (XI. – XIV. Yüzyıllar), (Yayımlanmamış Doktora 
Tezi), Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kubalı, H.N. (1943), Esas Teşkilat Hukuku Dersleri: Birinci Cilt (Nazariyeler ve Prensipler), İstanbul: Arkadaş 
Matbaası. 

Menemencioğlu E. (1939), Amme Hukuku Ders Notları, Ankara: Alaeddin Kıral Basımevi 

Okandan, R.G. (1950), “Devletin Şahsiyetinin Müessese Fikriyle İzahı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Mecmuası, Cilt: 16, Sayı: 1-2, 88-96. 

Onar, S.S. (1933), İdare Hukuku: Sömestre 3-4, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Hukuk Talebe Cemiyeti 
Neşriyatı 

Onar, S.S. (1934), İdare Hukuku, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Hukuk Talebesi Neşriyatı. 

Onar, S.S. (1941), Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki, Ankara: Hukuk İlmini 
Yayma Kurumu Konferanslar Serisi. 

Onar, S.S. (1942), İdare Hukuku: Birinci Cilt, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları. 

Şapolyo, E. B. (1943), Ziya Gökalp: İttihat ve Terakki ve Meşrutiyet Tarihi, İstanbul: Güven Basımevi 

Tolga, O. (1949), Ziya Gökalp ve İktisadî Fikirleri, İstanbul: İstanbul Üniversitesi İktisat ve İçtimaiyat 
Enstitüsü Neşriyatı 

Tuna, O. (1944), “Ziya Gökalp et Sa Personnalité”, İş: Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 9-11, 
Sayı: 39-40, 52-54. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  139 

Tunaya, T.Z. (1946a) “Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı Hususiyetleri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 2-3, 537 – 560. 

Tunaya, T.Z. (1946b), “Müessese Teorisinde Fikir, Şahıs, Kuvvet Unsurları Arasında Münasebetler ve 
İçleşme Ameliyesi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 12, Sayı: 4, 1073-1099. 

Tütengil, C.O. (1949), Ziya Gökalp Hakkında Bir Bibliyografya Denemesi, İstanbul: İstanbul Üniversitesi İktisat 
Fakültesi – İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı 

Tütengil, C.O. (1956), Ziya Gökalp Üzerine Notlar, İstanbul: Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları 

Ülken, H.Z. (1960), “Durkheim et l’Enseignement des Sciences Sociales en Turquie”, İstanbul Üniversitesi 
Sosyoloji Dergisi, 2 (15), 7-29. 

Widmann, H. (2000), Atatürk ve Üniversite Reformu, (Çev. Aykut Kazancıgil – Serpil Bozkurt), İstanbul: 
Kabalcı Yayınları. 

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
ARAŞTIRMA MAKALESİ  

HAKEMLİ 
Geliş Tarihi: 23.11.2025 

Kabul Tarihi: 29.12.2025  

   

 
 
Bu makale en az iki hakem incelemesinden geçmiştir.   
This article has been reviewed by at least two referees. 
DOI: 10.5281/zenodo.18444096 
 

140 

Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu  

The Phenomenon of Civilianization in Ottoman Civil Administration during the Tanzimat Period 

Kaan Akman, Dr., Eposta: kaanakman94@gmail.com, ORCID: 0009-0006-9719-3364  

 

 

ÖZ 

Mülki idare ve askeri idarenin birlikte yönetimi modern öncesi devletlerde yaygın biçimde görülen bir uygulamadır. 
Osmanlı idare tarihi açısından bu durum değerlendirildiğinde sivil ve askeri idarenin 19’uncu yüzyıla kadar taşrada aynı 
yöneticilerin sorumluluğunda olduğu görülmektedir. Tanzimat reformları sonrasında bu iki yönetim alanını birbirinden 
ayırmaya yönelik düzenlemeler yapılmıştır. Bu dönemde mülki idarenin şekillenmesinin ardındaki yönetim anlayışını 
ifade eden mülkileşme sivilleşme olarak nitelendirilmiştir. Sivilleşme olgusu yalnızca mülki yönetimin askeri yönetimden 
ayrılmasıyla sınırlı kalmamış; bürokrasinin sivilleşmesi ile sosyal ve siyasal hakların gelişimi konuları da içermiştir. 
Makalede Tanzimat dönemi Osmanlı mülkileşmesinde sivilleşmeye yönelik gelişmelerin dayandığı maddi zemin 
araştırılmıştır. Öncelikle sivilleşme ve mülkileşme arasındaki ilişki değerlendirilmiş daha sonra 1839-1864 yılları 
arasındaki dönemdeki sivilleşmeye yönelik gelişmeler saptanmıştır. Araştırmada, 1839-1864 yılları arasında Tarık Zafer 
Tunaya’nın mülkileşme, İlber Ortaylı’nın ise bürokrasi olguları bağlamında ele aldığı sivilleşme adımlarından zaman 
zaman geri dönüşlerin yaşandığı ve bu nedenle sivilleşmenin sürekli ilerleyen bir seyir izlemediği sonucuna ulaşılmıştır. 
Fakat Tanzimat dönemindeki mülkileşme sürecini açıklamada sivilleşme olgusunun önemli bir rolünün olduğu 
görülmüştür. 
 

Anahtar sözcükler: Mülkileşme, Sivilleşme, Osmanlı, Tanzimat, Reform 

 

ABSTRACT 

The combined administration of civil and military administrations was a common practice in pre-modern states. When 
considered from the perspective of Ottoman administrative history, it is seen that civil and military administration 
were under the responsibility of the same administrators in the provinces until the 19th century. Following the 
Tanzimat reforms, regulations were introduced to separate these two administrative spheres. During this period, the 
concept of civilianization, which refers to the administrative approach behind the formation of the civil administration, 
has been described as civilianization. The phenomenon of civilianization was not limited to the separation of civil 
administration from military administration; it also encompassed issues such as the civilianization of the bureaucracy 
and the development of social and political rights. This article explores the material basis underlying the developments 
towards civilianization in Ottoman territorialization during the Tanzimat period. First, the relationship between 
civilianization and territorialization is evaluated, and then the developments towards civilianization in the period 
between 1839 and 1864 are identified. The research concludes that the steps taken towards civilianization, which Tarık 
Zafer Tunaya evaluated in terms of provincialization and İlber Ortaylı in terms of bureaucracy between 1839 and 1864, 
experienced occasional reversals, and therefore civilianization did not follow a continuously progressive course. 
However, it has been observed that the phenomenon of civilianization played a significant role in explaining the 
process of provincialization during the Tanzimat period. 
 
 
 
Keywords: Territorialization, Civilization, Ottoman, Tanzimat, Reform 

  



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  141 

 

GİRİŞ   

Ülke topraklarını ordu bölgelerine ayırarak yönetme geleneği, Ortadoğu-Akdeniz coğrafyasındaki 

imparatorluklarda sıkça görülen bir uygulamadır. Nitekim Sasaniler’de eyalet yönetiminde askeri sistem esas 

alınmış, I. Hüsrev döneminde ülke padhgos adı verilen dört ordu bölgesine ayrılmıştır. Bizans’ta ise thema 

uygulaması benzer bir içeriğe sahiptir. Bizans İmparatorluğu, topraklarını küçük parçalara bölerek başlarına 

strategos denilen askeri valiler atamıştır (Ortaylı, 2017: 28-39). Osmanlı’da ise sınırlarının genişlemesi 

sonucunda oluşturulan sancaklara ve eyaletlere mülki ve askeri yetkilere sahip olan beylerbeyi ve 

sancakbeyleri tayin edilmiştir (Başar, 2015: 17).  Sancakbeyleri üzerinde denetim yetkisi bulunan beylerbeyi 

aynı zamanda sipahilerin birinci derecede yöneticisi ve komutanı olarak görevlendirilmiştir (Çadırcı, 2013: 

10). Dolayısıyla Osmanlı yönetim düzeninde toprakta askeri ve mülki işlevler bir arada örgütlenmiştir.  

Osmanlı klasik dönemindeki mülki ve askeri alanın birlikte yönetimi Tanzimat reformları sonrasında 

değişmeye başlamıştır. Ülke yönetimindeki bu değişim Tarık Zafer Tunaya’nın ifadesiyle “mülkileştirilme 

(sivilleştirilme) niteliğine” dönüşmüştür (Tunaya, 1975: 226). Ortaylı ise Tanzimat dönemini “yönetimin 

modernleşmesi” olarak açıklamıştır (Ortaylı, 2017). Tanzimat sonrası dönemi nitelendiren sivilleşme ve 

modernleşme olgularının birbiri ile ilişkili olduğu Karasu (2015: 355) tarafından “Tunaya’nın sivilleşme 

anlamında kullandığı mülkileşme aslında “mülk”ün bir modernleşmesi olup mülkileşme sürecini olarak ele aldığımız sürecin 

çok önemli bir ayağını oluşturmaktadır” şeklinde ifade edilmiştir. 

Makalede Tanzimat dönemi sivilleşmesinin üç alanda incelenebileceği öne sürülmektedir. Birincisi, 

askeri ve mülki idarenin görevlerinin birbirinden ayrılmasıdır. Bu ayrım; valilerin yetki ve sorumluluklarının 

yeniden düzenlemesini, meclislerin oluşturulmasını, yönetsel kademelenmenin belirlenmesinde yeni 

ölçütlerin kullanılmasını ve iç güvenlik sistemindeki değişimleri kapsamaktadır. Sivilleşmenin 

incelenebileceği ikinci alan taşrada bürokratların sayısının artırılması yoluyla merkezileşmenin sağlanmasıdır. 

Bu amaç doğrultusunda taşra yönetiminde yetkili yöneticiler arasındaki dengeyi kurmak amacıyla yeni 

yönetsel makamlar oluşturulmuştur. Siyasal ve sosyal hakların gelişimi yani medenileşme yolundaki reformlar 

sivilleşmenin görüldüğü üçüncü alandır. Bu süreçte modernleşme düşüncesi öncelikle kurumların ıslahı ve 

kanunlaştırma reformları ile başlamış, daha sonra toplumsal yaşamın diğer alanlarına yayılmıştır.  Çalışmada, 

1839-1864 yılları arasında mülki idarenin sivilleşme sürecine odaklanılmıştır. 1839 yılı, mülki idarede 

sivilleşmeye yönelik reformların başlangıcı olarak kabul edilirken; 1864 yılı bu reformların taşrada türdeş bir 

biçimde uygulanmasını dikkate alarak sınır olarak belirlenmiştir.  

Makalede mülki idarenin sivilleşme sürecini de etkilediği için sivilleşmenin merkezileşme ve 

modernleşme boyutlarına genel hatlarıyla yer verilmiştir.  Bürokrasideki sivilleşmeyi döneme ilişkin bürokrat 

sayılarının çıkartılması ve çeşitli alanlarda sivil bürokratların hâkimiyetinin açıklanması ile ele almak 

mümkündür. Siyasal ve sosyal hakların gelişimini ise Batılaşma yolunda gündelik hayatın değişiminden, 

yönetsel süreçlerin modernleşmesine kadar kapsamlı bir şekilde incelemek gerekmektedir. Her iki alandaki 

derinlemesine incelemeler de çalışmanın kapsamı dışında bırakılmış, doğrudan mülki ve askeri idarenin 

ayrımı konusu araştırılmıştır. Mülki idarenin sivilleşmesi sürecini açıklamak için valilerin yetkilerinin 

düzenlenmesi, meclislerin oluşumu ve temsil anlayışının gelişimi, yönetsel bölünüş ve kademelenmede 

değişimler, iç güvenlik sisteminde sivilleşme ve tüm bu süreçlerin devletin toprak üzerindeki 

örgütlenmesinde ortak uygulama imkânı sağlayan 1864 Vilayet Nizamnamesi inceleme aracı olarak 

seçilmiştir.   

1. SİVİLLEŞME VE MÜLKİLEŞME İLİŞKİSİ 

Sivil, askerliğe ait olmayan; mülki ise askeri sınıf dışında kalan (Ayverdi, 2005: 2848; Ağakay, 1956: 567, 

691) şeklinde tanımlanmaktadır. Bu nedenle mülkileşme ve sivilleşme olguları birbiriyle yakından ilişkilidir. 

Sivilleşme alanyazında iki anlamda kullanılmaktadır. Sivilleşmenin ilk anlamı siyasal sistemin askeri etkilerden 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

142   

 

uzaklaşması ve seçilmiş kişilerin sivillerden oluşmasıdır. İkinci anlamı ise sivil toplumun güçlendirilmesidir 

(Erdoğan, 2006). Bu çalışmada ele alınan sivilleşme olgusu sivilleşmenin birinci anlamını kapsamaktadır. 

19. yüzyılda mülki idarenin sivilleşmesi sürecini anlayabilmek için bu döneme kadarki Osmanlı 

yönetim sisteminde devletin toprak üzerinde örgütlenmesinin temel özelliklerini çözümlemek 

gerekmektedir. Tunaya’nın da belirttiği gibi Osmanlı 16. yüzyıla kadar askeri toprak devletidir. Bu nedenle 

toprak yöneticiliği askeri ve siyasal bir güç niteliğindedir (Tunaya, 1975: 223, 226). Merkezi yönetim gibi taşra 

örgütünde de benzer bir durum görülmektedir. Nitekim taşra yönetimi askeri hiyerarşiye göre örgütlenmiştir. 

İmparatorluğun ilk dönemlerinde askeri örgütlenmeye bağlı olarak ülke, liva ya da sancak adı verilen 

bölümlere ayrılmış ve başlarına askeri komutan olarak sancakbeyleri atanmıştır (Sencer, 1984a: 27). 

Eyaletlerde ise beylerbeyi bölgenin en büyük mali-mülki ve askeri yöneticisi konumda olmuştur (Çadırcı, 

2017: 97). Böylece Osmanlı toprak örgütlenmesinde sancaktan eyalette doğru yöneticiler komuta zinciriyle 

birbirine bağlanmıştır (Ortaylı, 2017: 499). 

Osmanlı Devleti’nin toprak üzerinde örgütlenmesinde bazı değişiklikler yapılsa da Tanzimat 

dönemine kadar mevcut yapı geçerliliğini büyük ölçüde korumuştur. Merkezi yönetimde olduğu gibi taşrada 

da farklı alanların yönetimi bir yöneticinin sorumluluğuna verilmiştir. Bu yöneticilerin temel görevi ise vergi 

toplamak, savaş için asker sağlamak ve iç güvenliği temin etmek olarak belirlenmiştir (Apan, 2015: 61-65). 

Taşra yöneticisinin askeri, mali ve idari yetkilere sahip olması gücünü pekiştirmiş ve bölgesindeki 

hâkimiyetini genişletmiştir. Tanzimat bürokratı ve aydını bu durumun farkına vararak görevlerin 

paylaştırılması yoluyla merkezi yönetimin otoritesinin artırılmasını hedeflemiştir. Tanzimat reformları 

hukuktan eğitime hemen hemen bütün alanlarda ikili bir yapı ortaya çıkarmıştır. Bu dönemde eski ve yeni 

kurumların birbirlerini tasfiye etmeden bir arada bulunması durumu taşra yönetimi için de geçerli olmuştur. 

Tanzimat dönemi bürokratları ikili yapı arasında taşrada valilerin ve askeri komutanların gücünü dengeleme 

amacını taşımışlardır (Ergut, 2004: 141). Tanzimat dönemi sivilleşmesini bu amaçları sağlamaya yönelik 

reformlar dizisi olarak görmek mümkündür.  

19. yüzyıl reformları, Osmanlı mülkileşmesine yönelik zengin bir inceleme alanı sunmaktadır. Çünkü 

mali, mülki ve askeri yönetimin asırlar boyunca birlikte yönetildiği bir dönemden görevlerin ayrılmasına 

giden süreç hem siyasi hem idari tarih açısından köklü bir yeniliktir. Bu sürecin nedenleri 17. ve 18. yüzyılda 

Osmanlı Devleti’nin yaşadığı gelişmelere odaklanılarak anlaşılabilmektedir. Tanzimat reformlarını etkileyen 

başlıca iki faktör bulunmaktadır. Bunlardan ilki Avrupalı devletlerin klasik Osmanlı yapısı içerisinde ikinci 

sınıf tebaa olan cemaatlerin konumunun iyileşmesi için uyguladığı baskılardır (Zürcher, 2002: 87). İkincisi 

ise Tanzimat dönemi bürokratlarının değişimi ve bu değişim ile birlikte gelen yönetim zihniyetinin 

dönüşümüdür.  Tunaya’nın da belirttiği gibi askeri toprak rejiminden sivil bir düzene geçişte Tanzimatçıların 

büyük rolü olmuştur (Tunaya, 1975: 242). Abou-El Haj’da benzer şekilde Tanzimat reformlarının dış 

sebeplerden ziyade ülkedeki gelişmelerin etkisi ile ortaya çıktığını, reformların uygulamaya geçirilmesinde 

Osmanlı yönetici sınıfının ve aydının büyük katkısı bulunduğunu ifade etmiştir (Abou- El Haj, 2018: 146-

148). Abou-El Haj (2018:142-145) Tanzimat dönemindeki reformların 17. yüzyıldan itibaren yaşanan 

gelişmelerin bir sonucu olduğunu vurgulamış, bu durumu “Tanzimat reformları iki yüz yıllık bir deneyimden ve ah 

hoc çözümler zincirinin bir sentezi olarak görülebilir” şeklinde açıklamıştır. Bu nedenle askeri yönetimin devlet 

düzeninin temeli olduğu bir yapıdan mali, askeri ve mülki yönetimin farklı örgütler ile sağlanmasına giden 

süreç tek bir değişken ile açıklanamamaktadır.  

19. yüzyıl Osmanlı mülkileşmesini inceleyen Karasu (2015: 347-355) mülkileşme biçiminin siyasal, 

toplumsal ve ekonomik boyutlarına dikkat çekmiştir. Karasu’ya göre 19. yüzyıl mülkileşmesi merkezileşme 

politikalarının ve uygulamalarının arttığı bir dönem olmakla birlikte taşradaki ekonomik ve toplumsal 

yapıların etkisi ile de gelişen bir süreçtir. Ayrıca bu dönemin mülkileşme anlayışının kavranması için ulus 

devletleşme, modernleşme, merkezi kapitalist devletin oluşumu, idare hukukun gelişimi gibi birbiri ile ilişkili 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  143 

 

birçok boyutun birlikte değerlendirilmesi gerekmektedir. Mülkileşmeyi biçimlendiren tüm bu gelişmelerin 

ortak özelliklerinden ön plana çıkan sivilleşmedir.  

Tanzimat reformları ile siyasal sistemde askeri unsurların etkileri azaltılmaya çalışılmış, sivilleşme 

süreci merkezileşme ve modernleşme reformları ile birlikte ilerlemiştir. Modernleşme reformları toplum 

hayatını yeni bir anlayışla şekillendirirken, askeri yönetim dışındaki alanlarda yoğunlaşmıştır. Kanunlaştırma 

yolu ile de bireylerin siyasal ve sosyal hakları düzenlenerek, modernleşmenin getirdiği yeni toplumsal düzenin 

kuralları belirlenmiştir. Tanzimat reformlarının mülkileşme açısından öne çıkan bir diğer özelliği devlet 

gücünün tek bir merkezden yönetilmesi düşüncesidir (Ortaylı, 2017: 495). Fakat bu merkeziyetçilik yarı 

sömürge koşullarında oluşturulmaya çalışılmıştır. Bu dönemki reformların gerekçeleri arasında Batı 

kapitalizmin ihtiyaç duyduğu açık pazar düzeninin idari ve mali yapıda yenilikleri zorunlu kılması da yer 

almaktadır (Keskin, 2009: 154-156). Bu nedenle sivilleşme olgusunu merkezileşmeye, kapitalistleşmeye ve 

modernleşmeye yönelik reformların bir sonucu olarak ele almak gerekmektedir. 

Tanzimat dönemi reformlarının merkezileşme, modernleşme ve kapitalistleşme boyutlarını hem 

Osmanlı dışındaki dünyadaki değişimler hem de Osmanlı memleketindeki siyasal, toplumsal ve ekonomik 

gelişmeler şekillendirmiştir. Nitekim Tanzimat Fermanı’nda Osmanlı uyruklarının can ve mal güvenliğini 

korumak, iltizam sistemini kaldırmak, düzenli bir vergi sistemi kurmak, müslim ve gayrimüslimlerin eşitliğini 

sağlamak gibi konuların yer alması iç ve dış gelişmelerin bir sonucudur. Bu gelişmelere 1838 İngiliz-Osmanlı 

Ticaret Antlaşması ve Mehmet Ali Paşa ile yaşanan sorunlar örnek olarak verilebilir. Fakat tüm bu 

gelişmelerle birlikte Tanzimat dönemi aydını ve bürokratının düşünce yapısı çözümlenmelidir. Çünkü 

Tanzimat reformları belirli toplumsal dinamiklerin ve tarihsel birikimin sonucudur. Bu dönemin yönetim 

düzenini şekillendiren yöneticilerin düşünce sisteminde kanunlaştırma, hak ve özgürlükleri genişletme yer 

almaktadır (Aytekin, 2015: 63) 

Çadırcı, 19. yüzyıla kadar Osmanlı İmparatorluğu’nda ülke yönetiminin iki ana kuruma dayalı 

olduğunu belirtmektedir. Bunlardan ilki ordu, ikincisi adliyedir. 1839’dan itibaren mülki idare bu iki 

kuruluştan bağımsız bir şekilde üçüncü bir kurum olarak ortaya çıkmıştır (Çadırcı: 2017: 225).  Tunaya, 

Tanzimat dönemin mülkileşmesine sivilleşme açısından yaklaşırken, Ortaylı bürokrasideki sivilleşmeyi 

incelemektedir. Ortaylı, Tanzimat dönemi sivilleşmesini “Tanzimat dönemi, yönetimin sivilleştiği bir aşamayı 

oluşturur. Sivilleşmenin en önemli sonucu, bürokrasinin yeni grubunun egemenliğiydi” ifadeleriyle açıklamaktadır (Ortaylı, 

1985: 1546). Böylece Tunaya mülki idareyi ordudan ayırırken, Çadırcı mülki idarenin görevleri arasından adli 

konuların da çıkarılmasını dâhil etmiş, Ortaylı ise modernleşmeye vurgu yapmıştır. Bu üç yaklaşım Tanzimat 

sonrası Osmanlı mülkileşmesinin nasıl kavranabileceğine yönelik farklı bir bakış açısı sağlamaktadır.  

Tanzimat dönemini Osmanlı mülkileşmesi sivilleşmenin yanında örgütlenmelerin örgütlenmesi, kurallara 

bağlı yönetime geçiş, doğrudan idarenin oluşturulması için çeşitli yapıların kurulması, merkezileşme amacı doğrultusunda idari 

sağlamlaştırmaya yönelik değişiklikler ve daire-i adalet düşüncesi yerine modern-liberal hukuk sistemin 

yerleştirilmesi doğrultusundaki kanunlaştırma çalışmaları gibi farklı değişkenler ile kavranabilir. Bu 

değişkenlerin incelenen dönemdeki seçilen tarihsel örnekler ile açıklanması ve sivilleşme ile olan ilişkisi 

Tablo.1’de yer almaktadır. 

 

 

 

 

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

144   

 

Tablo.1. Tanzimat Dönemi Mülkileşmesinin Özellikleri  

Olgu Örnek Düzenleme Açıklama 

Örgütlenmelerin 

Örgütlenmesi1 

1840 Muhassıllık Meclisleri 

 

Beş kademede kurulan meclisler birbirleri 

üzerinde denetim yetkisine sahiptir. Örneğin, 

küçük meclisler ancak muhassılın onayı ile 

kendilerine sunulan konuları karara 

bağlayabilmiştir. Bu durum farklı örgütlerin 

birbirleriyle ilişkisinin kurulması açısından 

örgütlenmelerin örgütlenmesi özelliği 

taşımaktadır. 

Kurala Bağlı Yönetim2 1864 Tenkisatı Mülkiye Taşrada görevli memurların görevlerinin 

netleştirilmesi ve kanunlara göre iş yapma 

zorunluğunun getirilmesi uygulaması oluruna 

göre yönetimden kurallara bağlı yönetime 

geçişin bir örneğidir.  

Doğrudan İdareye Geçiş3 1849 Düzenlemesi Taşrada oluşturulan meclislerin başkanları ve 

iki kâtip üyesi doğrudan merkezce atanmıştır. 

Bu değişiklik ile merkezi yönetimin gücünün 

artırılması için doğrudan idareye geçilmiştir. 

İdari Sağlamlaştırma4 1864 Vilayet Nizamnamesi 1864 Nizamnamesi getirdiği düzenlemeler ile 

idari sağlamlaştırmanın araçlarını 

oluşturmuştur. Örneğin kazaların seçilmiş 

müdürler yerine atanmış kaymakamlar ile 

yönetilmesi idari sağlamlaştırma amacı 

taşımaktadır.  

Daire-i Adalet5 1840 Tarihli Ceza Kanunu 

1850 Tarihli Kanunname-i Ticaret  

Daire-i adalete dayanan hükmetme biçiminden 

liberal-modern özellikler gösteren mülkileşme 

tarzına geçilmiştir. 

 
1  Örgütlenmelerin örgütlenmesi, Salzmann tarafından parçalı şekilde örgütlenmiş olan farklı unsurların tek bir formda bir araya getirmesi 
şeklinde tanımlamaktadır (Salzmann, 2011: 45). 
2 Mülkileşme açısından kurallara bağlı yönetim, kurumsal yapıların belirli ilkeler doğrultusunda belirlenmesi ve bu ilkelerin tüm yönetsel 
süreçlerde benzer şekilde uygulanmasıdır. 19. yüzyılda Osmanlı yönetim düzenindeki kanunlaştırma çalışmalarının amacı kurallara 
bağlı bir yönetim sistemi kurmaktır (Çadırcı, 2000: 44). 
3 Tilly, dolaylı idareden doğrudan idareye geçişi, ülkelerin aracı gruplar yerine merkezi yönetimin kendi kurumları ve personelleri tarafından 
yönetilmesi şeklinde açıklamıştır (Tilly, 2007: 18-19). Dolaylı idarenin hüküm sürdüğü devletlerde altyapısal iktidar kurulamadığından 
merkezi yönetim halkı yönetirken aracı güçlere ihtiyaç duymuştur (Ergut, 2004: 84). 
4 Kamu örgütlerinin ve hizmetlerinin toprak ile bağının güçlendirilmesine yönelik süreci anlatan idari sağlamlaştırma, özellikle taşrada 
devlet gücünün artırılması yolu ile gerçekleştirilmeye çalışılmıştır. Merkezi yönetimin taşradaki farklı uzantılarının birbirleri ile 
hiyerarşik olarak ilişkilendirilmesi, yeni idari yapıların oluşturulması, memurların sayılarının artması vb. gelişmeler idari 
sağlamlaştırma amacı doğrultusundaki düzenlemelere örnektir (Karasu, 2015). 
5 Osmanlı klasik döneminin siyaset-yönetim düşüncesini açıklayan daire-i adalet kavramı hem İslami hem de Türk yönetim geleneğinin 
bir ürünü olarak Osmanlı yönetim düzenin temelini oluşturmuştur. Yılmaz, daire-i adalet sistemin işleyişini “daire-i adalete göre 
egemenliğin temeli ordudur; ordunun temeli ise hazinedir. Hazinenin dolu olması için de toplumun üretmesi, üretilen üzerinden verginin toplanması ve 
verginin Hazineye girmesi gerekir. Verginin toplanabilmesi ise adil bir yönetim ile mümkündür. Daire-i adalet, egemenliğin bir taraftan asker bir taraftan 
adil yasalar üzerinden yükseldiğini işaret eder” şeklinde açıklamıştır (Yılmaz, 2009). 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  145 

 

 

 

Sivilleşme 

1. Mülki yönetim üzerinde askeri idarenin etkisinin azalması 

2. Taşrada devlet görevlerinin ayrılması ve uzmanlaşma 

3. İç güvenlik sisteminde polisin ordudan ayrılması 

4. Meclislerin kurulması ile temsil sistemi düşüncesinin gelişimi  

5. Merkezileşme düşüncesi kapsamında taşrada artan sivil memur sayısı 

6. Kanunlaştırma çalışmaları ile sosyal ve siyasal hakların gelişimi 

7. Yönetsel bölünüş ve kademelenmede ekonomik ilişkilerin etkisi   

 

 

1.1. Bürokraside Sivilleşme  

Tanzimat dönemi mülkileşmesinin temel amaçlarından biri olan idari sağlamlaştırma yolunda hem 

taşradaki mevcut örgütler birbirleri ile ilişkilendirilmiş (örgütlenmelerin örgütlenmesi) hem de yeni yönetsel 

örgütler oluşturulmuştur. Bu örgütler ile birlikte dolaylı idareden doğrudan idareye geçiş hedeflemiş, 

örgütlerin işleyişi kurallara bağlanmıştır. Tüm bu süreçte mevcut örgütlerde sivil memurların sayısı artmış, 

askeri-sivil personel arasındaki denge değişmiştir.   Tanzimat döneminde sivil yerel memurlar, Babıali’ye 

bağlayarak taşradaki yerel iktidar güçlerinin etkisinden uzaklaştırmak ve devletin maaşlı memuru konumuna 

getirilmek istenmiştir (Engelhardt, 2010: 138). Çünkü dolaylı idarenin hâkim olduğu klasik dönem Osmanlı 

yönetiminde devlet işbirliği yaptığı aracı güçlerle sorunlar yaşamıştır. Tanzimat bürokratı bu aracı yapıların 

devletin otoritesinin sarsılmasının nedeni olarak yorumlamış, merkezi bir bürokrasinin oluşturulması 

gerektiğine inanmıştır. Tüm bu gelişmeler Tanzimat dönemi sonunda Osmanlı imparatorluğunda 

rasyonelleşmiş ve bürokratik devlete doğru giden bir süreci ortaya çıkarmıştır (Ergut, 2004: 125, 133). 

Tanzimat bürokrasisinin değişen yapısı dönemin iktidar ilişkileri içerisinde anlaşılmaktadır. Bu 

dönemde sivil bürokrasi eşraf, ulema ve askeri bürokrasi ile mücadele etmektedir. Diğer yandan reformların 

öncüsü olan sivil bürokrasi reformlara destek olacak bir toplumsal zemine sahip değildir (Ergut, 2004: 106, 

119). Tüm bu zorluklara rağmen Tanzimat döneminde iktidar merkezi saraydan Babıali’ye geçebilmiştir 

(Zürcher, 2002: 78-80). Tanzimat paşalarının bürokrasideki güç mücadelesini kazanmanın ardından 

padişahlardan daha önemli siyasi aktörler haline gelmiştir (Aytekin, 2015: 66).  

Tanzimat dönemi merkezi hükümette ihtisaslaşmanın başladığı dönemdir (Ortaylı, 2017: 475, 482). 

Bu dönemde kurulan bakanlık, vilayet, belediye, köy, nahiye vb. yapılar modern mülk anlayışının oluşmasının 

maddi zeminini sağlamıştır (Karasu, 2015: 354). Zürcher’e göre Tanzimat dönemi bürokratı bu yeni yapılar 

aracılığıyla yönetimde verimliliğin ve uzmanlaşmanın artırılmasını amaçlamıştır. Bu kapsamda merkezi 

düzeydeki Hariciye Nezareti reformların merkezi olmuştur. Reşit Paşa ve onun yetiştirdiği Ali ve Fuat Paşalar 

bu nezarette görev almış idari, adli ve eğitim reformları hazırlamıştır. Bu dönemde nezaretlerin yanında 

uzmanlık meclislerin de sayısı artmıştır. Danışma kurulu niteliğindeki Meclis-i Vala-yı Ahkâm-ı Adliye bu 

meclisler içerisinde en önemlisidir. Meclisin temel görevi yeni yasaları tartışmak ve idari konularda istinaf 

mahkemesi görevi görmektir. Verimlilik ve uzmanlaşma amacında meclislerin kurulmasının yanında 

memurların aylığa bağlanması bir diğer önemli gelişmedir. Fakat yeterli personelin bulunmaması nedeniyle 

vergi tahsilatı yerel eşraf tarafından kontrol edilmeye devam etmiş, yani uzmanlaşma tam olarak 

sağlanamamıştır. Devletin gelirlerinin düşmesi nedeniyle de maaş sisteminden iltizama geri dönülmüştür 

(Zürcher, 2002: 89- 92). 

Tanzimat bürokrasisi düzen devleti getirmek amacındadır. Bu devlet yapısı sadece merkezi 

düzeydeki reformlar ile kurulmaya çalışılmamış, kapsamlı taşra reformları da yapılmıştır. Bu reformlarda 

farklı yönetim alanların ayrı ayrı erklerde örgütlenmesine odaklanmış, böylece klasik Osmanlı dönemindeki 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

146   

 

asker yöneticiler yerlerini sivil bürokratlara bırakmıştır. Nitekim vilayet idaresine Bab-ı ali bürokrasisinden 

gelen valiler atanmış, askeri komutanlar ile valilerin yetkileri ayrılarak mülki ve askeri amir arasında güç 

dengesi kurulmuştur (Ortaylı: 1983: 87, 106, 154). Değişen yönetici yapısının yanında idarenin düzenli olarak 

işlemesi için taşrada oluşturulan yeni kurumlar merkeziyetçi esaslara göre düzenlenip, bir hiyerarşi içerisinde 

birbirine bağlanmıştır (Ortaylı, 2017: 467-469). Tüm bu reformlar neticesinde merkezin taşradaki uzantısı 

olan memurların sayıları artmıştır. Memurların sayısının artması “kadr-i mutlak vali” dönemini sonlandırmış, 

valiler farklı birimlerin faaliyetlerini denetleyen üst yönetici durumuna gelmiştir (Ergut, 2004: 109).  Tanzimat 

dönemi bürokrasinin gelişmesi süreci tarihsel olgularla desteklenerek daha kapsamlı ele alınabilir. Fakat bu 

çalışmanın odağındaki mülki idarenin sivilleşmesinin açıklama gücünü arttırdığı için bürokrasideki değişime 

yer verilmiştir. Rasyonellik, uzmanlaşma gibi bürokrasinin yapısını etkileyen yeni gelişmeler taşrada mülki 

idarenin sivilleşmesi sürecini hızlandırmıştır.  

 

   1.2 Sosyal ve Siyasal Hakların Gelişimi 

Sivilleşmenin bir diğer önemli boyutu medenileşmeye/modernleşmeye yönelik gelişmelerdir. 

Medenileşme boyutunun anlaşılabilmesi için ekonomik ve toplumsal yapının değişimi, dönemin aydınının 

düşünce yapısında medenileşme olgusunun nasıl algılandığı gibi farklı konuların analiz edilmesi 

gerekmektedir. Sivilleşme açısından medenileşme, siyasal ve sosyal hakların gelişimi sürecinde kesişmektedir.  

Çetinsaya’ya göre Tanzimat döneminde medeniyet ve terakki, ulum ve funun, kanun ve nizam, hürriyet ve 

meşveret kavramları siyasal düşünceye girmiştir. Bu dönemde medeniyet ve ilerleme arasında doğrudan ilişki 

kurulmuş, medeniyetin kanunlardaki değişiklik ile mümkün olduğu düşünülmüştür. Bu kapsamda medeniyet, 

1850’lerde civilisation karşılığı olarak kullanılmaya başlanmıştır. Tanzimat döneminde medenileşmesi 

yolundaki reformlar kanunlar aracılığıyla bireylerin temel haklarını teminat altına almak ve bu hakların 

iktidarın keyfiliğinden korumak amacını taşımaktadır. Bu dönemin aydınları tarafından kanunların hâkim 

olduğu devlet düzeni muntazam devlet olarak nitelendirilmiştir. Muntazam devlet yapısında tebaanın devlete 

bağlanacağı düşünülmüş ve güçlenen bu bağ sayesinde medeniyet yolunda ilerlemenin sağlanacağı 

öngörülmüştür (Çetinsaya, 2001: 55-66). 

Tanzimat dönemi kanunlarında Osmanlıcılık akımının getirdiği eşitlik ilkesinin uygulamaya geçirilmesi 

hedeflenmiştir. Ferman ile negatif statü haklarının yanında amme hizmetlerine katılma hakları da 

düzenlenmiştir (Ortaylı, 2017: 406). 1856 tarihli Islahat Fermanı ise Müslüman olmayan Osmanlı 

uyruklarının haklarına ağırlık vermiştir. Bu gelişmeler adalet sisteminin modernleştirilmesi çabaları 

çerçevesinde Nizamiye Mahkemeleri vb. yeni mahkemelerin kurulmasıyla devam etmiş, hukukun 

laikleşmesine yönelik adımlar atılmıştır (Aytekin, 2015: 66). Bu yönleriyle Şentop’a göre Osmanlı hukuk tarihi 

bakımından Tanzimat bir dönüm noktasıdır. Bu dönüm noktasına giden süreçte iç ve dış gelişmelerin etkileri 

üzerinde önemle durmak gerekmektedir. Nitekim devletin hukuk alanında reformlara ihtiyacının olduğu 

dönemin bürokratı tarafından kabul edilmiştir. Diğer yandan Batılı devletler hukuk alanında düzenlemelerin 

yapılmasını talep etmiştir. Çünkü bu devletler artan ticari ilişkilerde gayrimüslim tebaayı aracı olarak 

kullanmış, bu durum gayrimüslimlerin haklarının korunmasını gerektirmiştir. Böylece gayrimüslim tebaanın 

faaliyetlerini bir engelle karşılaşmadan sürdürmelerine yönelik kanunlar hazırlanmıştır (Şentop, 2005: 649- 

653). 

Tanzimat dönemi kanunlaştırmalarında iki yöntem izlenmiştir.6 Bunlardan biri, Ceza Kanunu’nun 

hazırlanmasında uygulanan mevcut hukuk kurallarının tedvini, diğeri ise Ticaret Kanunu örneğinde olduğu 

 
6 1840 Tarihli Ceza Kanunu, 1850 tarihli Ticaret Kanunu, toprak mülkiyeti konusunu kapsamlı biçimde düzenleyen 1858 tarihli 
Arazi Kanunname-i Hümayunu ve 1860’lardan itibaren çıkarılan ve bir medeni kanun işlevine sahip Mecelle, Tanzimat döneminin 
kanunları arasında en önemlileridir. Bu kanunlar ile modern devlete geçiş sürecinin hukuki altyapısını oluşturmuştur (Aytekin, 2015:  
65). 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  147 

 

gibi Avrupa ülkelerinin kanunların iktibas edilmesidir (Şentop, 2005: 670-671). Bu dönemde özellikle ikinci 

yönteme dayalı kanunların hızla artması nedeniyle hukuk alanında laikleşme başlamıştır (Ortaylı, 2017: 413). 

Fakat belirtmek gerekir ki Tanzimat döneminde şeriata dayalı kanunlar yürürlükten kaldırılmamış, şeriat 

hükümleri aile hukuku ile sınırlandırılmıştır (Zürcher, 2002: 94). 19. yüzyıldaki tüm bu kanunlaştırma 

çalışmalarının sivilleşme açısından iki yönü bulunmaktadır. Bunlardan ilki pozitif hukukun belli kurallara 

göre sistemli biçimde düzenlenmesidir (Sencer, 1984b: 47).  Böylece daire-i adalete dayanan hükmetme 

biçiminden liberal-modern özellikler gösteren mülkileşme tarzına geçilmiştir. Hukuk reformlarının 

mülkileşmeye etkisinin diğer yönü bireyler üzerinde devletin gözetim ve denetimin artmasıdır. Çünkü gelişen 

yurttaşlık hakları aynı zamanda bireylerin eylemlerini kayıt altına alma, davranışlarını kurallara bağlama gibi 

içeriğe sahiptir (Karasu, 2015: 354-356).  

Tanzimat döneminde hukuk alanında birlik sağlanamamış, fakat siyasal ve sosyal hakların 

korunmasına yönelik çaba ile medenileşme yolundaki amaçlara ulaşılmaya çalışılmıştır. Bu amaç 

doğrultusunda adli alandaki görevlerin yerine getirilmesinde uzmanlaşmış yargı organları kurulmuştur. Klasik 

dönemde kadıların sadece adli alanda görevli olmadıkları göz önüne alındığında hukukun modernleştirilmesi 

ve yargı yetkisinin mülki-askeri yönetimin dışında bir yapı tarafından yürütülmesi sivilleşme sürecine katkı 

sağlamıştır.  

 

2. MÜLKİ  İDARENİN  SİVİLLEŞMESİ   

Osmanlı Devleti’nde 19. yüzyılda egemenliğin kullanış biçiminin değişmesi, merkez-çevre arasındaki 

gelişmelerin farklılaşması, ekonomik ve sosyal yapıdaki dönüşümler devletin taşradaki uzantısı konumunda 

bulunan mülki idareyi yakından etkilemiştir. Tanzimat döneminde mülki yapı yeni bir düzene kavuşturmak 

istenmiştir (Önen ve Reyhan, 2011:122). Bu düzenin oluşturulmasında sivil ve askeri görevlerin bir kişide 

toplanması uygulamasına son verilmesi, taşrada devlet görevlerinin birbirinden ayrılması ve bu görevlerin 

kurallara bağlanması reformların odağını oluşturmuştur (Bülent, 1985: 601).   

 

2.1.   Valilerin Yetkilerinin Düzenlenmesi 

Osmanlı yönetim anlayışı kapsamında taşrada dönemsel olarak farklı uygulamalar yaşanmıştır. 

Tanzimat dönemi taşra reformları ile valilerin görevlerine ve yönetim alanının sınırlarına yönelik 

düzenlemeler yapılmıştır. Bu düzenlemeler bazen valinin yetkilerinin artırılması ile bazen de bu yetkilerin 

merkezin diğer memurlarıyla paylaştırılarak azaltılması yoluyla gerçekleştirilmiştir. Sivilleşme açısından asıl 

önemli konu valilerin askeri yönetime ilişkin yetkilerin daraltılmasıdır.   

Tanzimat öncesi dönemde eyaletlerin yöneticilerinin geniş askeri ve sivil yetkilerinin bulunması 

zaman içerisinde merkezi yönetimin taşrada kontrolünü kaybetmesine neden olmuştur. Bu nedenle 

Tanzimat dönemi reformlarında valilerin yetkilerine yönelik değişiklikler sıkça gündeme gelmiştir. Merkezi 

yönetimin taşrada otoritesinin sarsılmasına yönelik önemli olaylardan biri Mısır Valisi Mehmet Ali Paşa’nın 

Anadolu içlerine kadar ilerlemesidir. Bu olay valilerin merkezi yönetimle çatışmalarının en belirgin örneğidir. 

Ayrıca 17. yüzyılın sonlarından itibaren Enderun’dan yetişen valiler yerine valiler yerli güçlü ailelerin etkisi 

ile atanmış, valilerin niteliğinde bozulmalar olmuştur (Keskin, 2009: 147, 161). 19. yüzyıla kadar taşrada 

valilerin orduya asker toplaması, vergi düzenini kontrol etmesi, kamu düzenini ve hizmetini sağlamada en 

üst düzeyde yetkili olması, valilik sisteminde ve valilerin niteliğindeki bozulmalar sonucunda devletin yaşadığı 

krizlerin etkisini artırmıştır (Çadırcı, 2017: 98).  

 
 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

148   

 

Valilerin yetkilerine ilişkin düzenlemeler Tanzimat Fermanı’nın öncesinde başlamıştır.  Fakat 1836 

yılında askeri bir amaç doğrultusunda eyaletlerin oluşturulması ve bu eyaletlere müşirlerin atanması 

sivilleşmeden ziyade toprak yönetiminde askeri düzeni güçlendiren bir özelliğe sahiptir. Valilik unvanı redif 

askeri teşkilatının kurulması ile birlikte müşir olarak değiştirilmiştir (Çadırcı, 2013: 61). Yeniçeri Ocağı’nın 

kaldırılmasının ardından kurulan Asakir-i Muhammediye’nin başarılı subayları eyaletlerde müşir unvanı ile 

vali olarak görevlendirilmiştir.  Bu durum beylerbeylerinin görevlerine benzerlik göstermekte birlikte bu 

dönemin valisi klasik dönemin valisine göre daha güçlü bir yetkiye kavuşmuştur (Apan, 2015: 68).  Tanzimat 

Fermanı sonrası bu durum değişmiş, merkezi yönetimin taşradaki en büyük temsilci olan valilerin gücünün 

dengelenmesi amaçlanmıştır (İnalcık, 1985: 1536).  

Tanzimatçılar bütün yetkiyi elinde tutan valilerin mutlak otoritesini nasıl sınırlayacaklarını 

odaklanmıştır (Ortaylı: 1983: 122). Tanzimat döneminde valinin görevlerine ilişkin ilk düzenleme mali alanda 

olmuştur. Bu kapsamda vergi toplama görevi merkezi yönetimin atamayla belirlediği muhassıllara verilmiştir. 

Muhassılılar ile birlikte askeri işlerden sorumlu müşirler ve mali işleri yürüten muhassıllar merkezi yönetimin 

taşradaki memurları haline gelmiştir (Keskin, 2009: 167).  

Valilerin yetkilerinin sınırlandırılmasına yönelik ikinci yöntem meclislerin oluşturulmasıdır. Sadrazam 

Reşit Paşa’nın muhassıllık meclislerini kurmasındaki amaç valilerin yetkilerini sınırlandırmaktır (Apan, 2015: 

73-74). Kazalarda muhassıllar, sancaklarda ferikler, eyaletlerde müşirler başkanlığında toplanan bu meclisler 

arasında dikey bir şekilde bağlantı kurulmuş, idari yapı en alttan üstte doğru örgütlenmiştir. Ayrıca 

muhassıllık meclisleri temsili demokrasiye giden sürecin ilk adımını oluşturmuştur (Önen ve Reyhan, 

2011:125, 132). Fakat valilerin güçlerini dengelemek amacıyla kurulan bu meclisler kendisinden beklenen 

işlevi yerine getirememiştir (Sencer, 1984b: 52). 1840 yılında uygulanmaya başlayan muhassıllık sistemi 

1841’de Reşit Paşa’nın azli ile yönetime gelen Rıza Paşa döneminde kaldırılmış, valiler eyaletin veya sancağın 

yalnız asayiş işlerinde değil, mali işlerinde de eskisi gibi yetkili olmuştur (İnalcık, 1964: 636).   

1844 tarihli bir düzenleme ile taşrada meclisler zorunlu hale getirilmiş, meclislere seçilecek üyelerin 

İstanbul tarafından onaylanması koşulu öngörülmüştür. Bu düzenleme ile eyalet meclislerinin yetkileri 

genişlerken, merkezi yönetimin taşra meclislerini kontrol etmesi mümkün olmuştur. Bu durum sonucunda 

yerel güçlerin nüfuzları artmış, valilerin taşradaki yetkileri silikleşmiştir. 1846 yılında Tenkisat-ı Mülkiye 

düzenlemesi ile de eyalet yönetiminde bulunanların görev tanımlarının netleştirilmesi ve kanunlara göre iş 

yapma usulünün yerleştirilmesi hedeflenmiştir (Önen ve Reyhan, 2011: 137).  

1849 yönetmeliği taşra meclislerinin yetki ve sorumluluğunu ön plana çıkarılmıştır. Bu yönetmelikte 

valilerin görevi gözetim ve denetim, iç güvenliği sağlama, vergilerin toplanmasına yardımcı olma şeklinde 

belirlenmiştir (Bülent, 1985: 599). 1849 düzenlemesinin bir diğer önemli özelliği meclis başkanı, iki kâtip ve 

birer üyenin doğrudan doğruya hükümetçe atanmasıdır. Eyalet meclislerinde dört üye dışında vali, defterdar, 

hâkim, müftü ve dört Müslüman ve gayrimüslim halklardan birer temsilci yer almıştır. Merkezi bürokrasi, 

valiler ve yerel egemenler arasında kurmaya çalıştığı dengede valileri devre dışı bırakarak merkezileşmeyi 

amaçlamıştır. Tanzimat dönemi öncesinde taşranın en güçlü yönetici olan valilerin meclisteki durumu 

sıradan üyelik haline gelmiş, valiler meclis faaliyetlerini izleyen ve alınan kararları yürüten bir devlet 

temsilcisine dönüşmüştür (Keskin, 2009: 177). 

Tanzimat reformlarının uygulanmasında meclislerdeki yerel egemenlerin valilerden daha güçlü hale 

gelmesi merkezi bürokrasi için tehdit olarak görülmüştür. Doğrudan Babıali’ye karşı sorumlu olan 

memurların atanması, sancak meclisleri ile eyalet meclislerinin kurulması yoluyla valilerin yetkileri 

azaltılmasının taşranın etkin yönetimine engel olduğu fark edilmiştir (Zürcher, 2002: 89, 93). 1852’de 

Sadrazam Mehmet Ali Paşa zamanında Babıali’ye bağlı bir memur konumunda ona valilere yoksun kaldıkları 

eski yetkilerin geri verilmesi düşüncesi hâkim olmuştur. 1852 Fermanı ile valilere meclis üyelerini ve 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  149 

 

memurları görevden alma yetkisini tanınmıştır (Engelhardt, 2010: 139).  Böylece 1852 Fermanı ile birlikte 

tekrar tüm askeri ve sivil memurlar valiye bağlanmış, eyaletlerin maliye işleri defterdara bırakılmıştır (Alada, 

1995: 14-15; Çadırcı, 2013: 225).  Valilerin meclisteki memurları azletmesi, asayiş ve düzenin korunmasındaki 

yetkilerinin genişletilmesi, meclis başkanın merkezden atanması yönteminden vazgeçilmesi yenilikleri valileri 

merkezin memuru konumundaki bir görünüme kavuşmuştur (Apan, 2015: 77-78).  

Islahat Fermanı’nın ardından yapılan 1858 düzenlemesi ile valiler gayrimüslim ve Müslüman tebaanın 

aynı haklardan yararlanmasını sağlamakla yükümlendirilmiştir. Valilere mahkeme ve meclislerin hakkaniyet 

çerçevesinde iş görmeleri, asayişi sağlanması gibi görevler verilmiştir (Önen ve Reyhan, 2011: 147). 1858 

talimatnamesi 1852’deki anlayışı korumakta birlikte vali yalnızca Dâhiliye Nezareti’nin memuru değil, 

hükümetin bütün dairelerinin temsilcisi konuma getirilmiştir (Keskin, 2009:176-178). 1836-1864 arasındaki 

düzenlemeler ile valilerin konumundaki değişimler Tablo. 2’de açıklanmıştır.  

 

Tablo.2. Tanzimat Dönemi Valilerin Yetkilerine İlişkin Düzenlemeler 

 

Tanzimat döneminde amaçlanan merkezileşmeye yönelik reformlarda valilerin yetkileri doğrusal bir 

şekilde artma veya azalma eğiliminde olmayıp dönemin ihtiyaçlarına göre yeniden şekillenmiştir. 1839 

Tanzimat Fermanı ile valilerin mali yetkileri ve yargısal yetkileri azalmış, 1842’de valiler mali yetkilerine 

Düzenleme Açıklama Valilerin Konumu 

1836 Redif Teşkilatı’nın 

Kurulması 

Valilerin müşir olarak adlandırılmasıyla askeri ve 

mülki görevler tek bir yöneticinin sorumluluğunda 

olmuştur.  

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 

1840 Muhasıllık Sistemi Valilerin taşrada mali yetkilerini muhassıllara 

devretmiştir. 

Valilerin yetkileri 

zayıflamıştır. 

1842 Usul-ü Tadiliye Eyaletlerin yönetiminde yeniden vali yetkili 

kılınmıştır.  

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 

1846 Zaptiye Askerine Dair 

Nizamat 

Her eyaletin ihtiyacına göre vali gözetiminde 

zaptiye birlikleri kurmuş, iç güvenliği bu birlikler 

sağlamıştır.  

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 

1849 Talimatı Valinin yetkilerinde kaza müdürünü seçmesi 

dışında azalması, meclisin mali, adli, askeri, beledi 

konularda yetki ve sorumluğun ön plana çıkması 

valilerin gücünü zayıflatmıştır. 

Valilerin yetkileri 

zayıflamıştır. 

1852 Fermanı Meclisleri güçlendirmenin merkezileşme yoluna 

katkı sağlamaması nedeniyle valilerin yetkileri 

yeniden artırılmıştır. 

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 

1858 Fermanı Valiler eyaletlerde hükümetin tam bir temsilci 

konumuna gelmiş, vali tüm konularda yetkili hale 

gelirken; ordu komutanlarıyla İstanbul’dan 

gönderilen maliye memurları ona karşı sorumlu 

olmuştur. 

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 

1864 Vilayet Nizamnamesi  Vali en üst düzeyde hükümet temsilcisi ve taşrada 

denetleyici konuma gelmiştir.  

Valilerin yetkileri 

güçlenmiştir. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

150   

 

yeniden kavuşmuştur. 1849 Eyalet Meclisleri Talimatnamesi ise valilerin hem mali hem de iç güvenlik 

yetkileri zayıflatmış, 1852 yılındaki yönetmelik ile bu yetkilerin yeniden artırılmıştır (Ortaylı: 1983: 121). 1856 

Islahat Fermanı ise eyaletlere atanacak valilerin çok önemli konularda merkeze danışmak dışındaki yerel 

işlerde bağımsız hareket etmesi öngörülmüştür. 1858’de Vulat-ı İzam ve Mutasarrıf-ı Kiram ile Kaymakamlarıın 

Vezaifini Şamil Talimat ile valilerin mali yetkileri güçlendirilmiştir. 1864 Vilayet Nizamnamesinde ise valilerin 

merkezden atanan bir görevli olması sistemi benimsenmiştir (Apan, 2015: 80; Sencer, 1984b: 54).  

 

2.2. Meclislerin Oluşumu ve Temsil Anlayışının Gelişimi  

Tanzimat dönemini sivilleşmesinin gelişiminde taşra meclislerinin sayılarının artması oldukça 

önemlidir. Tanzimat öncesinde genellikle ayan ve eşrafın katıldığı meclislerin başkanlığını kadılar yapmıştır. 

Tanzimat sonrası meclislerde bu durum değişmiş ve meclis başkanları vali, muhassıl, kaza müdür gibi idare 

adamlarına verilmiştir. Merkezileşme politikaları doğrultusunda yapılan bu değişiklik ile meclis başkanlarının 

dinsel otoriteleri kaldırılarak, meclisler modern bir yapıya kavuşturulmaya çalışılmıştır. Ancak, meclislerde 

dini önderlerin üye olarak yer almasının devam etmesi bu değişimin tam olarak gerçekleşmediğini 

göstermektedir. Ayrıca meclislerde dini liderler dışındaki üyeleri valiye tabii idari memurlardır. Bu nedenle 

meclislerde gerçek bir temsil anlayışı yoktur (İnalcık, 1964: 633; Önen ve Reyhan, 2011:124). Engelhardt 

göre Tanzimat bürokrasisi Avrupa liberalizmini etkilemek için bu meclisleri bir araç olarak görmüştür. Fakat 

istenilen amaçlara ulaşılamamış, bu meclisler “kötüyü gideremeyen fakat iyiyi köstekleyen birer engel” yapılar haline 

gelmiştir (Engelhardt, 2010: 139). 

Tanzimat sonrasındaki meclisler merkezileşmenin bir aracı olarak kurulmuştur. Bu kapsamda ilk 

olarak temel amacı mali açıdan merkezileşmeyi sağlamak olan muhassıllık meclisleri oluşturulmuştur 

(Keskin, 2009: 164).  Tanzimat bürokrasinin taşraya müdahalesinin bir yöntemi olarak görülen muhasıllık 

meclisleri, valinin karşında bir güç dengesi haline gelememiştir (Efe, 2015: 45). Tanzimat dönemi kurulan 

meclisler mali merkezileşmenin yanında idari sağlamlaştırmaya yönelikte de bir amaca sahiptir. Kaza, sancak 

ve vilayet düzeyinde oluşturulan yerel meclisler ile merkezi yönetim toprak üzerinde her birimde 

örgütlenmeye çalışmıştır. Bu meclislerin ayırt edici bir diğer yönü sadece danışma niteliğinde olmayıp idari 

ve hukuki özelliğinin de bulunmasıdır. Nitekim sancak ve eyalet merkezlerinde kurulan meclisler 

çalışmalarını 1849 yılına kadar muhassıllık meclisleri için çıkarılan yönetmeliğe göre sürdürmüşler; 1849’da 

ise yeni bir yönetmelik hazırlanarak yürürlüğe girmiştir (Çadırcı, 1985: 215).  

Tanzimat sonrası kurulan meclislere taşradaki yerel iktidarlar otoriteleri kaybetme korkusuyla engel 

olmaya çalışmış fakat daha sonra meclislere üye olarak yeni sisteme eklemlenmişlerdir (Efe, 2015: 37; Ortaylı, 

2017: 430). Keskin’e göre (2009:165) bu eklemlenme ile birlikte yerel meclisler feodal rantın merkezi feodal 

beyler ile yerel feodal beyler arasında yeniden bölüştürülmesini sağlamıştır. Her ne kadar meclisler yerel halkı 

yönetime dâhil etmek gibi bir demokratik yaklaşımla kurulmasa da bu meclislerin yönetim geleneğine temel 

katkısı temsil sistemine dair bir tecrübe oluşturmasıdır. Nitekim 1876’da toplanan parlamentodaki seçim ve 

temsil fikri taşra deneyimi sayesinde daha kolay anlaşılmıştır (Aytekin, 2015: 64).  

Tanzimat dönemindeki meclislerin taşranın her kademesinde yaygınlaşmasının sivilleşme açısından 

iki boyutu bulunmaktadır. Bunlardan ilki valilinin yetkilerini dengeleyerek taşrada sivil yapıların sayılarının 

artırılmasıdır. Bir diğeri ise meclisler aracılığıyla temsil sisteminin geliştirilmesidir. Meclislerin detaylı bir 

şekilde düzenlendiği 1864 Nizamnamesi merkezileşme amacının bir ürünü olduğu için meclisleri modern 

anlamda bir temsil kurumu olarak düzenlememiştir. Tüzel kişiliği ve kendine özgü mali kaynakları 

bulunmayan meclislerde voyvoda, mültezim gibi tek tek egemen görevliler meclisler içinde sınıf bloku haline 

gelmiştir (Çakan, 2006: 46-49). Meclislerde bu sınıfların güçlerin kırılması cumhuriyet dönemi sonrasında 

yapılan vilayet idaresi kanunları ile mümkün olmuştur.  



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  151 

 

2.3. Yönetsel Bölünüş ve Kademelenmede Değişimler  

Tanzimat dönemi mülkileşmesini etkileyen bir diğer önemli gelişme yönetsel bölünüş ve 

kademelenmedeki değişimlerdir. Türkiye sınırları içinde kalan topraklarda 1836’ya kadar idari bölünüşte bir 

değişikliği gidilmemiştir (Çadırcı, 2013: 14). Fakat Tanzimat döneminde sancaklarda yeni taksimat yapılmıştır 

(İnalcık, 1985: 1536). Diğer yandan eyaletlerin sınırlarının daraltılması yoluyla merkezi yönetimin gücü 

artırılmaya çalışılmıştır (Ortaylı, 2017: 495).  

Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasından sonra ülkede düzenli ve eğitimli askeri birliklerin oluşturulması 

amacıyla 1834 yılında eyaletlerde redif adı verilen bölükler kurularak valilerin emrine verilmiştir. 1836’da ise 

dağınık redif birliklerini tek merkezden yönetmeyi amaçlayan düzenleme ile redif taburları toplatılarak 

yönetimlerine müşirler getirilmiştir. Böylece yönetsel bölünüşteki değişimler 1836’da müşirliklerin kurulması 

ile başlamıştır. Redif askerlerinin örgütlenmesi nedeniyle vilayet ve sancaklarda yeni bir düzen 

oluşturulmuştur. Örneğin Hüdavendiğar Müşirliği, Bursa, Kocaeli, Bolu, Karesi, Eskişehir sancakları 

birleştirilerek kurulmuştur (Çadırcı, 2013: 14- 16). 1836’daki bu düzenleme ile birlikte taşrada sivil ve askeri 

yapı birleştirilmiştir (Önen ve Reyhan, 2011:122). Bu dönemde askeri-idari örgütlenmede en büyük yönetsel 

kademe müşirlik olmuştur. Müşirin sancaktaki karşılığı ise ferikliklerdir (Keskin, 2009: 161-162). Askeri 

amaçlarla toprak üzerinde örgütlenme Tanzimat döneminde de devam etmiş, 1848’de benzer şekilde altı 

ordu bölgesine ayrılmıştır (Çadırcı, 2017: 67).  

Tanzimat döneminde merkezileşme stratejisi kapsamında yeni eyaletler kurulmuştur. Örneğin 1840’da 

Ankara ve Çankırı sancaklarından oluşan Ankara eyaletine Bozok, Kastamonu, Kayseri sancakları da 

bağlanmıştır (Keskin, 2009: 171-172). Yönetsel bölünüşteki değişimlerin bir diğer nedeni üretim ve dağıtım 

ilişkilerinin değişimidir. 19. yüzyılda ülkenin ulaşım ağı ve dış ticaretin kapsamı farklılaştığından yeni üretim 

ve kontrol merkezleri ortaya çıkmıştır. Örneğin, Klasik Osmanlı döneminde Aydın Vilayeti toplayıcı ve 

dağıtıcı fonksiyonlara sahipken, üretim ve kontrol merkezinin İzmir’e kaymasıyla bu şehir eyalet merkezi 

haline gelmiştir. Üretim ve dağıtım sistemindeki değişimler nedeniyle imparatorluğun son yıllarına kadar idari 

taksimatta düzenlemeler yapılmıştır. Dolayısıyla Tanzimat’tan sonra vilayetlerin idari teşkilatı kadar mekânsal 

organizasyonunda da yenilikler gerçekleştirilmiştir (Ortaylı, 2017: 427-428). 

Yönetsel kademelenmedeki değişimde 1842’de kazaların kurulması büyük önem taşımaktadır. 

1842’den önce kaza yalnızca adli birim olarak düzenlenmiştir.  Fakat 1842 sonrası eyaletler sancaklara, 

sancaklarda kazalara bölünmüştür. Böylece kaza bir idari birim olma özelliğine kavuşmuştur.  Bu uygulama 

ile taşradan merkeze doğru gelir akışı güvence altına alınmak istenmiştir (Keskin, 2009: 168). Kazaların idari 

birimler haline dönüştürülmesi ve bu idari birimin başına yörenin ileri gelenleri tarafından seçilecek müdürün 

olması ile birlikte idari kademelendirmenin en altındaki birimlerde yerel güçlere ayrıcalık verilmiştir (Önen 

ve Reyhan, 2011:136).  Diğer yandan imparatorlukta yaygın bir uygulama olarak görülmeyen nahiyeler bu 

dönemde ortaya çıkmaya başlamıştır. Balkanlarda ulusalcı hareketlerin kırsal alanda yayılmasına uygun ortam 

hazırladığı düşünülen bu idari birim doğudaki aşiretlerin kontrolü için uygulanmıştır (Ortaylı, 2017: 432-

433). 1864 Nizamnamesi ile Osmanlı mülki teşkilat yapısı içerisinde nahiye idari birim olarak ilk kez 

tanımlanmış, fakat kapsamlı bir şekilde düzenlenmemiştir (Önen ve Reyhan, 2011:161).   

Tanzimat döneminde yönetsel bölünüşte ve kademelenmedeki bu değişimlerin sivilleşme açısından 

önemi devletin toprak üzerinden örgütlenmesinde askeri düzenin belirleyiciliğinin dışında farklı unsurların 

etkili olmasıdır. 19. yüzyılda toprak üzerindeki örgütlenmelerde redif sisteminin kuruluşu, merkezileşmenin 

sağlanması, üretim ilişkilerinin değişmesi etkili olmuştur. Her ne kadar bazı dönemlerde tekrar askeri 

ihtiyaçlara göre toprak örgütlenmesinde değişimler olsa da özellikle üretim ilişkilerindeki değişimin yönetsel 

bölünüşte yeni anlayışların ön plana çıktığını göstermektedir. Dolayısıyla Tanzimat döneminde mülki 

taksimat ekonomik ilişkiler, merkezileşme ve idari sağlamlaştırma gibi farklı amaçlar doğrultusunda 

gerçekleştirilmiştir.  



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

152   

 

 

2.4. İç Güvenlik Sisteminde Sivilleşme  

Klasik Osmanlı yönetim düzeninde merkezileşmiş bir polis kuvvetinin yokluğunda şehirlerde asayiş 

kadı, subaşı, mahalle imamları vb. görevliler tarafından sağlanmıştır. Kırsal alanda ise denetim daha çok yerel 

halkın sorumluluğuna bırakılmıştır (Ergut, 2004: 119; Ortaylı, 283-290). 17. ve 18. yüzyıl ıslahatları iç 

güvenlik sistemini de etkilemiş, 1826’da Yeniçeri Ocağı’nın kaldırılmasında sonra kurulan Asakir’i 

Muntazama-i Hassa asayiş hizmetlerini de yürütmüştür. İç güvenlik sistemindeki bir diğer gelişme şehirlerde 

1826’da İhtisap Nezareti’nin kurulmasıdır. Böylece İstanbul’da İhtisap Nezaretiyle, eyaletlerde ise sipahiler 

tarafından yürütülen iç güvenlik sisteminde bir bütünlük sağlanamamıştır (Dündar, 1993: 218). Tanzimat 

dönemi ise adli ve askeri konuların yanında polisliğin de mülki idareden ayrılmasının başlangıcı olmuştur 

(Apan, 2015: 72).  

Osmanlı Devlet’inde ülkenin tamamında türdeş halde bir polis örgütün kurulmasına yönelik 

çalışmalar 1845 yılında başlamıştır. Bu dönemde polisin ordudan ayrılmasına yönelik reformlar sivilleşme 

olgusu açısından oldukça önemlidir. Ergut sivilleşme sürecini bürokrasinin modernleşmeci kanadının öncülüğünde 

başlatılan devletin genel bürokratikleşmesi sürecinde polis ilk kez ordudan özerkleşip sivilleşme yolunda önemli adımlar 

atılmıştır” şeklinde açıklamıştır. Sivil bürokrasinin polisi ordudan ayrıştırma girişimi aynı zamanda geleneksel 

askeri bürokrasi ve padişah karşısında kendi otoritesini arttırma amacı da taşımaktadır. Ergut, bir ülkedeki 

polisin örgütlenmesinin dolaylı idareden doğrudan idareye geçiş dönemlerinde ortaya çıktığını belirtmekte; 

Tanzimat reformları ile polis teşkilatının kurulmasını da bu kapsamda değerlendirmektedir. O’na göre dolaylı 

idarenin hâkim olduğu yapıda polislik ordunun elinde tuttuğu hizmet alanı olmakla birlikte farklı güç odakları 

birbirleriyle çatışarak polislik işini üstlenmiştir (Ergut, 2004 85-106).  

Tanzimat dönemi iç güvenliğin sivilleşmesi aynı zamanda şehirlerde güvenlik problemlerine bir 

çözüm bulma amacı da taşımaktadır. Tanzimat Fermanı’nda yer alan mal, can ve namus güvenliğinin 

sağlanması ve taşradaki kapsamlı köklü değişikliklere karşı oluşacak tepkileri önleyebilmek için iç güvenlik 

ile doğrudan ilgili birimler kurulmasını gündeme getirmiştir. Dolayısıyla Tanzimat dönemi iç güvenlik 

sistemindeki gelişmeler hem merkezileşmenin hem de fermanda yer alan teminatların bir sonucudur 

(Sönmez, 2006: 200) 

10 Nisan 1845 tarihli Polis Nizamı, kolluk işlerinin örgütlenmesi ve yürütülmesi alanında yeniçerilerin 

kaldırılmasından sonra ortaya çıkan anarşiyi sona erdirmek amacı ile hazırlanmıştır. Bu örgütün temel görevi 

halkın ve beldede oturanların güvenliğine ilişkin işleri yerine getirmektir. İstanbul’da 1845 yılında kurulan 

kolluk Tophane Müşirliği’ne bağlanmıştır. Polis örgütünün bu müşirliğe bağlanmasının nedeni Tophane’nin 

hem yoğun güvenlik sorunlarının yaşandığı bölge hem de yabancıların başkentte giriş noktası olmasıdır 

(Gülmez, 1983: 4-5). 1845’de kurulan bu polis örgütü 16 Şubat 1846’da Zaptiye Müşirliği ile birlikte 

kaldırılmış, kolluk teşkilatı müşirliğe devredilmiştir. 1846 yılında yayımlanan bir genelge ile polis 

hizmetlerinin serasker tarafından yönetilmesinin askerlerin görevlerini aksattığı belirtilerek polis hizmetlerini 

yürütmek için Zaptiye Müdürlüğü ve polisle ilgili yasaları hazırlamak için Zaptiye Meclisi kurulmuştur 

(Gülmez, 1983: 3).  

1846’da kurulan Zaptiye Müşiriyeti’yle güvenlik sorunlarının ordudan ayrı ve idari işlerin bir parçası 

olarak görülmeye başlanmıştır. Zaptiye Müşirlikleri’ne atananlar genellikle sivil valiler arasından seçilmiştir. 

Bu müşiriyetin temel görevi iç güvenliğin sağlanması için gerekli olan düzenlemeleri görüşmek, nizamname 

ve tasarıları hazırlamaktır (Sönmez, 2006:202). 1881’e gelindiğinde ise İstanbul’da güvenliği sağlayan Asakir-

i Zaptiye teşkilatı kaldırılmış ve yerine Polis Teşkilatı kurulmuştur. Böylece polis ve jandarma bir daha 

birleşmemek üzere ayrılmışlardır (Dündar, 1993: 222- 223). 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  153 

 

Tanzimat döneminin kanunlaştırma ve kurallara bağlı bir yönetim kurma hedefinde Batı 

kanunlarından yararlanma uygulamasına Polis Nizamnamesinin hazırlanmasında da başvurulmuştur. 

Nitekim 17 maddeden oluşan bu nizamname 1800 tarihli Fransız kararnamesi ile benzerlik göstermektedir. 

Fransız kararnamesinden alınan polis teriminden bu nizamnamede usul-i cedide-i zaptiye olarak söz edilmiştir.  

Bu nizamnamede polise verilen görevler, ülkenin iç güvenlik ve asayişine ilişkin yasaları ve gerekli nizamları 

çıkarmak, ülke içinde dolaşan ve gezen yolcuların geçmelerini gözetlemek, yabancılara oturma tezkiresi 

verilmesini sağlamak, dilenciliği önlemek, işsiz kalıp memleketine dönmek isteyen yoksul kişilere yardım 

etmek, genel ahlakın korunmasına yönelik tedbirler almak şeklinde sıralanmıştır (Gülmez, 1983: 6-9). 

İç güvenlik sisteminde polis ve mülki idare arasındaki ilişkiler sivilleşme açısından incelenmesi gereken 

bir diğer boyuttur. Zaptiye Askerine Dair Nizamat ve Zaptiye Müşriyeti’nin kurulmasının ardından iç 

güvenlik ayrı bir yönetim örgütünde ve valilerin denetimde faaliyet göstermiş, böylece valilerin doğrudan iç 

güvenliği sağlama yetkileri kalmamıştır (Çadırcı, 2017: 68; Çadırcı, 2013: 225).  Dolayısıyla Tanzimat 

sonrasında taşrada oluşturulan meclislere birlikte valilerin üst düzeyde bir denetleyici görevli konumuna 

getirilmesi iç güvenlik alanında da devam etmiştir.  

Zaptiye birliklerinin görevlerini ve yetkilerini düzenleyen nizamnamelerde bu birliklerin mülki idare 

memurları ile olan ilişkileri düzenlenmiştir. Örneğin, 1861 tarihinde hazırlanan nizamname ile zaptiye 

birliklerinde iç güvenliğe ilişkin sivil anlayış korunarak, bu kuvvet özel ve bağımsız bir meslek haline 

getirilmeye çalışılmıştır. Nizamname hükümlerine göre her sancakta ve her kazada ne kadar zaptiye askerinin 

görev yapacağı mülkiye memurları tarafından belirlenmiştir. 1864 tarihli yönetmelikte ise zaptiye askerinin 

görevleri mülki ve askeri olmak üzere ikiye ayırmıştı. Zaptiye askerinin mülki vazifeleri arasında ahalinin 

emniyetini sağlamak devlet mallarını muhafaza etmek yer almaktadır. Bunların dışında zaptiye zabitleri, 

bölgelerinde meydana gelen olaylara müdahale etmeden önce mülkiye memurlarına bildirmek ve onlardan 

onay almakta yükümlendirilmiştir (Sönmez, 2006: 208-215). 

Sonuç olarak Tanzimat döneminde polisin sivil bir otorite altında merkezileşmeye başlamasıyla 

birlikte ordudan ayrılması çalışmada incelenen sivilleşme sürecinin çok önemli bir parçasıdır. Bu dönemde 

sivil bürokrasi geleneği geleneksel askeri bürokrasiye karşı polis kuvvetinin denetimini ele geçirse de örgütsel 

alandaki bu başarı polisin topluma nüfuz etme kapasitesi bağlamında mümkün olmamıştır (Ergut, 2004: 

368). Fakat mülki idare-polis arasındaki ilişkinin düzenlendiği nizamnameler sivil bir mülki idare kurma 

yolunda önemli bir adımdır.  

 

2.5. 1864 Vilayet Nizamnamesi 

1864 Nizamnamesi, örgütlenmelerin örgütlenmesi açısından Tanzimat döneminin en önemli reformudur.  

Diğer yandan 19. yüzyıl sivilleşmenin tüm gelişmelerinin tüm ülkede geçerli olan bir belgede düzenlenmesi 

1864 Vilayet Nizamnamesi ile mümkün olmuştur. Nizamname ile mülki yöneticilerin ve meclislerin görev 

ve yetkilerini modern yönetimin gerekleri kapsamında düzenlenmeye çalışılmıştır. Nizamname, 19. Osmanlı 

düzeninin taşrada hukuksal ve yönetsel altyapısını sağlamıştır (Karasu, 2015: 363- 364). 

1864 Nizamnamesi ülkenin mülki idare sisteminde önemli değişiklikler getirmiş; toprak üzerinde 

örgütlenmede vilayet, liva, kaza, nahiye, karye şeklinde bir hiyerarşi tanımlanmıştır. Ortaylı’nın 

tanımlamasıyla bu sistem Osmanlı yönetimi ete-kemiğe büründürmüştür (Ortaylı, 2017: 497). Güler’e göre 

1863 yılında hazırlıklarına başlanan bu nizamname iç ve dış siyasi, sosyal ve ekonomik gelişmelerin bir 

sonucudur. 19. yüzyıl boyunca Batı’nın Osmanlı yönetiminden yönetsel kademelenmede değişiklikler ve 

yerinden yönetim uygulamalarına geçilmesi talepleri eyalet sisteminin terk edilip vilayet sistemine geçilmesi 

ile karşılık bulmuştur (Güler, 2000: 17, 19).  



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

154   

 

1871 İdare-i Umumiyye-i Vilayet Nizamnamesine kadar yürürlükte kalan Nizamname, birçok farklı 

açıdan incelenebilecek özelliği sahiptir. Örneğin, kazaların başına en yüksek idari otorite olarak daha önce 

seçimle belirlenen müdürler yerine atama ile gelen kaymakamların gelmesi kazalar açısından bir yönetim 

anlayışının değişikliğini göstermektedir. Bu durum idari kademede en alttaki birimden itibaren merkezi 

denetimin kurulması isteğini yansıtmaktadır. Diğer yandan Tanzimat dönemi yoğun bir modernleşme 

amacına dönüktür. Bu nizamnamede idari ve adli organlar arasında bir ayrımı yapılmış; idareden bağımsız 

yargı kurulması sürecinde Nizamname önemli bir eşik olmuştur (Önen ve Reyhan, 2011:171).  

Tanzimat öncesi neredeyse sınırsız olan valilerin yetkileri 1864 Nizamnamesi ile işlevsel bir 

uzmanlaşmanın sağlanması yoluyla kısıtlanmaya çalışılmıştır. İş bölümü valiler üzerinde bir denetleme ve 

denge sistemi olarak işlev görmüştür (Ergut, 2004: 109). Valinin yanı sıra vali muavinliğini, defterdar, 

mektupçu, ziraat ve ticaret müdürü, maarif müdürü, emlâk ve nüfus memurları, evkaf müdürü, alay beyi gibi 

vilâyet üst düzey yöneticilerinin görevleri belirlenmiştir (Çadırcı, 1985: 222). 

Nizamnamedeki meclis sistemine incelendiğinde vilayetlerde kurulan meclis-i umum-i vilayet (il genel 

meclisi) ile meclis-i idarenin (idare meclisi) günümüzde il ve ilçelerde idare kurulu ve il genel meclisinin 

temeli olması bakımından oldukça önemlidir. 1864 ve 1781 Vilayet Nizamnameleri ile uygulanmaya başlayan 

vilayet, kaza ve liva idare meclisleri imparatorluk idaresinin tam olarak sağlanmasına yönelik gelişmelerdir. 

Bu meclislerin her ne kadar tüzel kişiliği olmayıp kendilerine özgü mali kaynakları ve bütçeleri bulunmasa da 

mülki yapının temelini oluşturmuştur. Nitekim nizamname ile kurulan vilayet umumi meclisleri il özel idaresi 

sıfatını kazanması 1913’de gerçekleşmiştir (Çakan, 2006: 47-50). Nizamnamenin meclis ve temsil geleneğinin 

yerleşmesinde katkısının yanında bu çalışmanın temelini oluşturan sivilleşme olgusu için de önemli büyüktür. 

Çünkü 1864 Nizamnamesi Tanzimat reformlarındaki sivilleşmenin en üst düzeyde somutlaştığı belge 

niteliğindedir.  

 

SONUÇ  

Osmanlı Devleti’nin 17. ve 18. yüzyıldaki yöneticileri devletin karşılaştığı sorunları çözmenin 

merkezi düzeyde ve özellikle askeri alanın ıslahı ile mümkün olduğunu düşünmüştür. 19. yüzyıla gelindiğinde 

ise değişen yönetici yapısı ile birlikte reformlar taşraya da uzanmış, askeri alanı aşarak kapsamlı değişimler 

yaşanmıştır. Osmanlı tarihi açısından 19.yüzyıl; modernleşmenin, kapitalistleşmenin ve merkezileşmenin her 

alanda yarattığı dönüşümler dönemidir. Bu nedenle dönemin mülkileşmesini kavramak kapsamlı ve çok 

boyutlu araştırmaları gerektirmektedir.  

Osmanlı Devleti’nin kuruluşundan itibaren askeri yapının devletin toprak üzerinde örgütlenmesinde 

temel belirleyici olduğu bir düzen Tanzimat reformları sonrasında değişmeye başlamıştır. Bu amaca yönelik 

olarak dönem içerisinde çeşitli yönetim stratejileri uygulanmıştır. Bu stratejiler devletin taşradaki yöneticileri 

ile yaşadığı çatışmaları giderme amacı taşıdığı gibi Batı ülkelerinin etkisi ile de şekillenmiştir.  Makalede tüm 

bu gelişmeler göz önüne alınarak dönemin mülkileşmesini açıklama gücü olduğu varsayılan sivilleşme 

konusu ele alınmış, 1839 sonrası Tanzimat reformları ve 1864 Vilayet Nizamnamesi arasındaki dönemin 

mülkileşme açısından sivilleşmeyi içeren özelliklere sahip olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Çalışmada sivilleşme 

konusunun çok boyutlu olduğu vurgulamış, bu boyutlardan askeri-mülki idarenin ayrılması yönüne 

odaklanılmakta birlikte sivilleşmeyi içeren diğer gelişmelerde ele alınmıştır.  

İkilikler çağı olarak nitelendirilen Tanzimat döneminde taşra yönetimindeki reformların iyi analiz 

edilmesi Cumhuriyete miras kalan mülki idare yapısının anlaşılması için oldukça önemlidir. 19. yüzyıldaki 

tüm bu gelişmeler ülke yönetiminde askeri ve mülki idarenin ilişkilerinin düzenlenmesine yönelik sürecin 

başlangıcını oluşturmaktadır. Tanzimat döneminde başlayan mülki idare ve askeri idare arasındaki ilişkinin 

düzenlenmesine yönelik reformlar geçmişten günümüze mülki idare tartışmalarının önemli konularından biri 



Tanzimat Dönemi Osmanlı Mülkileşmesinde Sivilleşme Olgusu 

 

  155 

 

olmuştur. Cumhuriyetin kuruluşundan günümüzde kadar yaşanan tartışmalar ve yapılan kanun değişiklikleri 

dikkate alındığında sivilleşme konusunun farklı dönemlerde mülkileşme tartışmalarında tekrar tekrar 

gündeme geldiği görülmektedir. Çalışmada bu tartışmaların ilk ortaya çıktığı dönem analiz edilmiş ve 

sivilleşme sürecinin 19. yüzyıl Osmanlı mülkileşmesini kavramda oldukça güçlü bir maddi zemine sahip 

olduğu sonucuna ulaşılmıştır. Cumhuriyetin kuruluş sürecinde mülki yapının şekillenmesi, 1980 darbesinin 

ardından yaşanan gelişmeler ve 2000’li yıllarda Avrupa Birliği’ne uyum süreci sivilleşme konusunun yeniden 

gündeme geldiği diğer tarihsel dönemlerdir. Çiner ve Karakaya (2013: 70) 2000’li yıllar sonrasında özellikle 

Avrupa Birliği’ne uyum sürecinde sivilleşmenin önem kazandığını vurgulamışlardır. Bu dönemin sivilleşmesi; 

mülki idare-asker, mülki idare-jandarma ilişkilerini, kolluk kuvvetlerinin sivil gözetimini ve denetimini ve 

ulusal sınır yönetimini kapsamaktadır. Dolayısıyla bu çalışmada ele alınan konu mülki idarenin sivilleşmesine 

yönelik tartışmalara tarihsel bir bakış açısı getirmektedir.  

 
 
KAYNAKLAR 
 

Abou-El-Haj, Rifa’at (2018). Modern Devletin Doğası 16. yüzyıldan 18. Yüzyıla Osmanlı İmparatorluğu, 
Çev. O. Özel ve C. Şahin, İmge Kitapevi, Ankara. 

Ağakay, Mehmet Ali (1959). Türkçe Sözlük, TDK Yayınları, 175, Ankara. 

Alada, Adalet Bayramoğlu (1995).  “Tarihsel Gelişim Süreci İçinde İl İdaresi Düzenlemeleri ve 
Demokratikleşme Üzerine”, İstanbul Üniversitesi Siyasal Bilgiler Fakültesi Dergisi, 10, s. 13-20. 

Apan, Ahmet (2015).  Türkiye’de Mülki İdare: Tarihsel Gelişim ve İşlevsel Dönüşüm, Türk İdari Araştırma 
Vakfı, Ankara. 

Aytekin, Atilla (2015). “Kapitalistleşme ve Merkezileşme Kavşağında”. Osmanlı’dan Günümüze Türkiye’de 
Siyasal Hayat, Yayına Hazırlayan: Gökhan Atılgan, Cenk Saraçoğlu, Ateş Uslu, Yordam Kitap, 
İstanbul, s. 39-89. 

Ayverdi, İlhan (2005). Misali Büyük Türkçe Sözlük. C.3, Kubbealtı Neşriyat, İstanbul. 

Başar, Fahameddin (2015). “Osmanlı Devleti’nin Kuruluş Döneminde Mülki İdare”. E. Tural ve S. Çapar 
(Ed.). 1864 Vilayet Nizamnamesi, TODAİE, Ankara, s.10-17. 

Çadırcı, Musa (1985). “Tanzimat’tan Sonra Kanunlaştırma Hareketleri”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, C.1, İletişim Yayınları, İstanbul, s.210-230. 

Çadırcı, Musa (2013). Tanzimat Döneminde Anadolu Kentlerinin Sosyal ve Ekonomik Yapısı, Atatürk, 
Kültür, Dil ve Tarih Kurumu Türk Tarih Kurumu Yayınları, Ankara. 

Çadırcı, M. (2017). Ülke Yönetimi: Tanzimat Sürecinde Türkiye, İmge Yayınevi, Ankara. 

Çakan, Işıl (2006).   “Erken Cumhuriyet Döneminde Türk Kamu Yönetiminin Modernleşmesi: 
Merkezileşme”. Amme İdaresi Dergisi, 39(4), s. 45-73. 

Çetinsaya, Gökhan (2001). “Kalemiyeden Mülkiye’ye Tanzimat Zihniyeti”. Modern Türkiye’de Siyasi 
Düşünce, (Der. M.Ö. Alkan), İletişim Yayınları, C.1, İstanbul, s. 54-71. 

Çiner, Can Umut ve Karakaya, Oral (2013). “Merkez-Yerel İlişkileri ve Mülki İdarenin Dönüşümü”, Ankara 
Üniversitesi SBF Dergisi, 68(2), s. 63-93. 

Dündar, Nihat (1993).  “Osmanlı Yönetiminde 78. Cumhuriyet Döneminde 70 Yılı Geride Bırakan Bir 
Teşkilat: Polis Teşkilatı”, Türk İdare Dergisi, 401, s.212-311. 

Efe, Ayla (2015).  “Taşra Meclislerinde Muhassılıktan Açılan Kapı”, E. Tural ve S. Çapar (Ed.). 1864 Vilayet 
Nizamnamesi, Ankara: TODAİE, s.31-45. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

156   

 

Engelhardt, Eduard Philippe (2010). Türkiye’de Çağdaşlaşma Hareketleri: Tanzimat. Çev. Ö. Uğurlu ve N. 
Uğurlu, Örgün Yayınevi, İstanbul. 

Erdoğan, M. (2006). “Türkiye İçin Bir Demokratikleşme ve Sivilleşme Perspektifi”. Erişim Adresi: 
http://www.liberal.org.tr/sayfa/turkiye-icin-bir-demokratiklesme-ve-sivillesme-perspektifi-
mustafa-erdogan,348.php, Erişim Tarihi: 21.10.2025. 

Ergut, Ferdan (2004). Modern Devlet ve Polis: Osmanlı’dan Cumhuriyet’e Toplumsal Denetimin 
Diyalektiği.  İstanbul: İletişim Yayınları.  

Güler, Birgül Ayman (2000). “Yerel Yönetimleri Güçlendirmek mi? Adem-i Merkeziyetçilik mi?”. Çağdaş 
Yerel Yönetimler, 9(2), s. 14-29. 

Gülmez, Mesut (1983). “Polis Örgütünün Kuruluş Belgesi ve Kaynağı”, Amme İdaresi Dergisi, 16(4), s. 4-
15. 

İnalcık, Halil (1964). “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepiler”, Belleten, C. XXVIII, s.623-690. 

İnalcık, Halil (1985). “Tanzimat’ın Uygulanması ve Sosyal Tepkiler”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye 
Ansiklopedisi, C. 6, İletişim Yayınları, İstanbul, , s. 1536-1545. 

Karasu, Koray (2015). “İdarenin Mülkle Bağının Kurulması: Mülkileşme”.  E. Tural ve S. Çapar (Ed.) 1864 
Vilayet Nizamnamesi, TODAİE, 345-370. 

Keskin, Nuray Ertürk. (2009).  Türkiye’de Devletin Toprak Üzerinde Örgütlenmesi, Tan Kitapevi, Ankara. 

Ortaylı, İlber (1983). İmparatorluğun En Uzun Yüzyılı, Hil Yayın, İstanbul. 

Ortaylı, İlber (1985).  “Tanzimat”. Tanzimat’tan Cumhuriyet’e Türkiye Ansiklopedisi, C.6, İletişim Yayınları, 
İstanbul, cs. 1545- 1547. 

Ortaylı, İlber (2017). Türkiye Teşkilat ve İdare Tarihi. Cedit Neşriyat, İstanbul. 

Önen, Nizam ve Reyhan, Cenk (2011). Mülkten Ülkeye: Türkiye’de Taşra İdaresinin Dönüşümü (1839-
1929), İmge Yayınları, Ankara. 

Salzmann, Ariel (2011). Osmanlı Ancien Régime’i: Modern Devleti Yeniden Düşünmek, (Çev. Ayşe 
Özdemir), İletişim Yayınları, İstanbul: 

Seyitdanlıoğlu, Mehmet (2015).  “Tuna Vilayeti Nizamnamesi”, E. Tural ve S. Çapar (Ed.). 1864 Vilayet 
Nizamnamesi, Ankara: TODAİE, s. 47-50. 

Sönmez, Ali (2006). “Zaptiye Teşkilatı’nın Düzenlenmesi (1840-1869)”, Tarih Araştırmaları Dergisi, 25(39), 
s. 199-219.  

Şentop, Mustafa (2005). “Tanzimat Dönemi Kanunlaştırma Faaliyetleri Literatürü”, Türkiye Araştırmaları 
Literatür Dergisi, 3(5), 647-672 

Tahiroğlu, Bülent (1985). “Tanzimat’tan Sonra Kanunlaştırma Hareketleri”, Tanzimat’tan Cumhuriyet’e 
Türkiye Ansiklopedisi, C.3, İletişim Yayınları, İstanbul, s. 588-601 

Tilly, Charles (2007). Democracy. Cambridge University Press, Cambridge. 

Tunaya, Tarık Zafer (1960). Türkiye’nin Siyasî Hayatında Batılılaşma Hareketleri. Yedigün Matbaası, 
İstanbul. 

Tunaya, Tarık Zafer (1975). Siyasal Kurumlar ve Anayasa Hukuku. İ.Ü. Hukuk Fakültesi Yayınları, İstanbul. 

Yılmaz, Aslı (2009). Daire-i Adalet Kavramı Bağlamında Osmanlı Siyaset-Yönetim Düşün Geleneği, YBAD 
Lisansüstü Seminer Çalışmaları, No: 2, Eylül 2009, 
http://yonetimbilimi.politics.ankara.edu.tr/ayilmaz.pdf, Erişim Tarihi: 21.10. 2025. 

Zürcher, Erik-Jan (2002). Modernleşen Türkiye’nin Tarihi, Çev. Y. Soner Gönen, İletişim Yayınları, Ankara. 

 



 

 

 



KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law  and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
Geliş Tarihi: 28.12.2025 

Kabul Tarihi: 30.12.2025  

   

 
DOI: 10.5281/zenodo.18429783 

158 

Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından… 

Following the Nomadic State Scientific Meeting 

Bilimsel Toplantı Notu1 

 

H. Duygu Bankoğlu, Dr., Eposta: h.duygubankoglu@gmail.com, ORCID: 0000-0002-7261-8315  

 

 

 

Devlete dair elimizdeki tanımlamalar devletin yerleşik toplumlara özgü bir olgu kabul edildiği akademik üretim 
ortamının ağırlıklı etkisindedir. Bu düşünce çerçevesi göçebe toplumlarda devletin varlığı söz konusu olduğunda 
meseleyi yokluk-eksiklik-türev olarak görmektedir. Ancak, göçebe devlet gerçekten de sadece bu kuramsal çerçevelerle 
değil, kendine has tarihsel, siyasal, iktisadi nitelikleri çerçevesinde yeniden ele alınmayı gerektirmiyor mu? Böyle bir 
bilimsel uğraş oldukça yakın bir zamanda 24 Ekim, 21 Kasım ve 26 Aralık 2025 tarihlerinde Ankara Üniversitesi Siyasal 
Bilgiler fakültesi ev sahipliğinde düzenlenen Göçebe Devlet Çalıştayı’nda yürütülmüştür.  
 
Göçebe devlet çalıştayı, göçebe devlet üzerine birçok disipline ait tarihsel olguları ve kuramsal kavrayışları içeren 
bilimsel birikimi hem tartışma hem de değerlendirme amacına dayanmaktadır. Öyle ki, bu amaç çalıştay kapsamında 
gerek Türkiye’nin yönetim geleneğinin izini sürmek gerekse de günümüz dünyasındaki görüşleri değerlendirmeye tabi 
tutmak adına yararlı görülmüştür.2  
 
Ulusal düzeyde düzenlenen çalıştay, kamu yönetimi, tarih, hukuk başta olmak üzere disiplinler arası nitelikte; konunun 
uzmanı akademisyenlerin, alana ilgi duyan araştırmacıların ve dinleyicilerin katılımlarıyla gerçekleştirilmiştir.  Çalıştay 
süresince oluşturulan çevrim içi iletişim ağı aracılığıyla oturumlar sonrasında da katılımcılar toplantılarda ele alınan 
konular üzerine tartışma ve bilgi alışverişini sürdürme imkanı bulmuşlardır. Ayıca çalıştayın amacına ve kapsamına, 
toplantılara dair genel bilgilere web sitesinde detaylı şekilde yer verilmiştir.3  
 
Çalıştayın kapsamı yaklaşımlar- oluş- tipoloji olmak üzere üç boyutta temellendirilmiş ve bozkır coğrafyası, göçebe devlet 
alanyazını, yaklaşımlar ve tarihsel örnekler ekseninde 21 sözlü bildiriye yer verilmiştir. Çalıştay çağrı metninde de detaylı 
açıklandığı üzere bu boyutlar, göçebe devletin temel kavramlarının ve göçebe devleti analiz eden kuramların görünümü 
ortaya koymak ve tartışmak, göçebe devletin ne’liğini başka bir deyişle göçebe devleti ortaya çıkan iktisadi, sosyal, siyasal 
ve kültürel nedenlerle anlamaya ve açıklamaya çalışmak, göçebe devletlerin nasıllığı üzerinden yapı ve işleyiş 
mekanizmalarını keşfetmek üzere somut örnekler üzerinden ilerlemeyi hedeflemiştir.  Bu kapsamda yaklaşımlar- oluş- 
tipoloji boyutlarına özgülenen bir ay ara ile üç toplantı gerçekleştirilmiştir. Çalıştayın üç ayrı toplantı olarak planlanması, 
konuların derinlemesine tartışılması amacını taşımaktadır. Bilimsel toplantıların genellikle ardışık günlerde, peşi sıra 
birbirini takip eden oturumlar biçiminde düzenlenmesini göz önüne aldığımızda bu amaç dikkate değerdir.  
Toplantılarda çok boyutlu analitik analizler gerek tarihsel gerekse iktisadi ve siyasal çok boyutlu yapı ve örnekler 
üzerinden incelenmiş; tartışma zemini etkili biçimde sağlanmıştır. Tartışmaların eksenini ve derinliğini sunulan 
bildirilerin kapsamı ve ele alış çerçeveleri göstermektedir. 
 
Birinci toplantı yaklaşımlar başlığı ile göçebe devlete dair kuram ve tanımlamaları anlamaya yönelmiştir. Bu toplantının 
ilk oturumdaki çalışmalarda bozkır medeniyet daireleri ekseninde göçebe devletin kendine özgü farklılıklarına ve 
belirleyici unsurlarına dikkat çekilmiştir. Göçebe devlet yaklaşımlarına Rus Şarkiyat ve Sovyetler Dönemi, Batı Avrupa 
ve ABD merkezli, Türk Tarih yazımı, Macar ve Japon tarih yazımı eksenli bakış sunulmuştur. Ayrıca Rus alanyazını 
Sovyet öncesinden günümüze dek göçebe devlete dair temel kuramsal tartışmalar ekseninde analiz edilmiştir. İkinci 
oturumda nomadoloji kavramının izi Deleuze ve Guattari’nin eserleri üzerinden sürülmüş; bu anlamda devlet ve göçebe 

 
1 Yazarın sözlü bildiri sunumu ile katıldığı ve takip ettiği bilimsel toplantıya dair notlarıdır. 
2 Çalıştayın amaç ve kapsamına ilişkin ayrıntı için bkz. https://gocebedevlet.ankara.edu.tr/amac-ve-kapsam/ 
3 Çalıştay web sitesi için bkz. https://gocebedevlet.ankara.edu.tr/.  

https://gocebedevlet.ankara.edu.tr/


Kamu Yönetiminde Kuram Sorunu Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından… 

 

  159 

 

savaş makinesi ilişkileri çerçevesinde göçebe devletin açıklanmasına farklı boyutlar getirebileceğine dikkat çekilmiştir. 
Bunun yanında bir başka analiz de bozkır halklarının siyasi oluşumları Gumilyov’un etnogenez ve passionarlık 
kuramları, Shils’in merkez çevre ilişkisi kuramı, İbn Haldun’un bedevilik ve hadarilik açıklamaları çerçevesinde 
yapılmıştır. Ayrıca göçebe devletin devletleşme potansiyeli ekseninde N. Kradin’in analizleri ksenokrasi, süper karmaşık 
şeflik, politogenez kavramları merkeze alınarak tartışılmıştır. Ayrıca bu oturum kapsamında bir çalışma Kazak bilim 
insanı Kişibekov’un göçebe devletin iktisadi biçimini ve yapısını, yerleşiklerle ilişkisini kendine özgü kabul eden 
bütüncül yaklaşımına özgülenmiştir. Birinci toplantının önemli bir boyutu da göçebe devletin farklı disiplinlerde nasıl 
kavrandığını düşünmeye yönlendirmesi olmuştur. Bu anlamda “göçebe” ve “konar-göçer” ifadelerinin içerdiği anlam 
ve kullanımlarının tartışılması örneğinde temel kavramların önce tanımlanması sonra adlandırılmasına yönelik bir 
uzlaşının sağlanması gerekliliğine varılmıştır. Ayrıca göçebe devlet alanyazınına dair çalışma gerekliliğine işaret edilerek, 
bu çalışmayı gerçekleştirme imkanı istişare edilmiştir. 
 
İkinci toplantı göçebe devletin ne olduğu üzerine yoğunlaşmıştır. İlk oturum üretim tarzı ve göçebe devlette feodalizm 
tartışmalarına ayrılmıştır. Bu anlamda üretim tarzı kavramı yerleşik ve göçebe devletler açısından analiz edilmiş, yapının 
kendine has özellikleri göçebe feodalitesi ekseninde açıklanmıştır. Göçer üretim tarzı ve ak budun-kara budun temelinde 
ikili sınıf yapısının ortaya çıkması artı emeğe el konulması durumunu ve mülkiyet biçimi etkileyen soy bağı hiyerarşisi 
temelinde incelenmiştir. Ayrıca Sovyet alanyazınında 19. yüzyılın ilk yarısında ortaya çıkan ve göçebe devlette 
feodalizmin varlığına dair bir açıklama çerçevesi sunan göçebe feodalizmi yaklaşımı, temel eserler ve tartışma düzlemleri 
ekseninde ele alınmıştır. İkinci oturumda farklı bir açıdan bozkırda devlet olgusu siyasi ve askeri işbirliği temelinde 
kendi egemenliklerini koruyarak komşu boyların oluşturduğu boylar birliği ekseninde incelenmiştir. Bu çalışmada boylar 
birliğinin ayırt edici yönleri ile bozkırda kurulan devlet örnekleri arasındaki tarihsel geçiş bütünlüklü şekilde 
açıklanmıştır. Türkiye üzerine analizler içeren çalışmaların yer aldığı bu oturumda üretim tarzı boyutu Türkiye’de 1965-
1985 döneminde Asya tipi üretim tarzı ekseninde göçebelik- ATÜT ilişkisinin izi M. Sencer, İ. Küçükömer, A. S. Akat, 
B. Sezer ve D. Avcıoğlu’nun görüşleri temel alınarak benzerliklerin ve farklılıkların tespiti üzerinden sürülmüştür. Ayrıca 
bir başka çalışmada İ. Kafesoğlu’nun Bozkır Uygarlığı Tezi dikkatle incelenmiş ve ayrıntılı bir analize ulaşmak için F. 
Köprülü, Z. V. Togan, O. Turan ve M.A. Köymen’in tezleri ile karşılaştırılmıştır. Bu oturuma bir katkı ise göçebe 
devlete dair Marksizm ekseninde antropolojik yaklaşım sunan N. Kradin’in açıklama çerçevesinin analitik-eleştirel bir 
bakış açısı ile analiz edilmesi olmuştur. 
 
Çalıştayın tipoloji başlıklı üçüncü toplantısında göçebe devletin somut görünümlerine, belli başlı örneklerine 
odaklanılmıştır. İlk oturumda devlet, memleket anlamına gelen guo ve göçebe-yürüyen devlet anlamında Xing Guo 
sözcüklerinin Çinçe terminolojideki anlamlarının aydınlatıcılığında Sima Qian’ın Shi-ji adlı eseri merkeze alınarak 
Hunlar ve Orta Asya halklarına dair açıklama çerçevesi analiz edilmiştir. Bu oturumda başka bir çalışma ile göçebe 
devlete dair temel kuramsal tartışmalar analitik gözle İpekyolu bozkır imparatorluğu olarak varlık gösteren Rou-ran 
Kağanlığı örneğinde somutlaştırılmıştır. Bir başka ele alış ise Hunlardan itibaren ortaya çıkan göçebe örgütlenme 
biçiminin sürekliliğini Göktürkler üzerinden gözler önüne sermektedir. İkinci oturumda ise Büyük Selçuklu Devletinde 
göçebe ve feodal özelliklerin eklemlenmesi, İlhanlılar dönemi Gazan Han reformlarının maliye düzeni, 19. yy. başı 
20.yy. ortaları Kazak bozkırında göçebe üretim sisteminin ve yaşam tarzının kontrolü olmak üzere üç çalışmada 
dönüşüm sürecinde göçebe devlet tipolojileri mercek altına alınmıştır. Ayrıca yine bu oturum kapsamında Türk devlet 
geleneğinde müzik olgusu üzerinden göçebe devlete dair bilgimizi genişletme yolunda geleneğin sürekliliğine yer 
verilerek farklı bir bakış açısı da sunulmuştur. 
 
Üçüncü oturumun akabinde çalıştayın düşünsel mimarları olan Prof. Dr. Birgül Ayman Güler ve Prof. Dr. Ali Murat 
Özdemir’in değerlendirmeleri ile sonuç oturumu düzenlenmiştir. Güler, göçebe devlet alanına ilgi duyanlar ya da bu 
alanda derinleşmek isteyenler bir araya gelse nasıl olur fikrinden yola çıkarak çalıştayın doğduğuna ve bu fikrin 
gelişiminde ve gerçekleştirilmesinde katkı sağlayanlarla gerçekleştirildiğine dikkat çekmiştir. Dahası, çalıştay 
katılımcılarının yoluna Göçebe Devlet Çalışma Grubu olarak devam edeceğini, buradan elde edilen birikimi uluslararası 
akademik çalışmaya dönüştürme konusunda faaliyetler yapılmasıyla devlet tanımının sorunlu kavranışının daha geniş 
olarak tartışmaya açılabilme imkanını dile getirmiştir.  
 
Özdemir ise, göçebe devlet konusunun geleceği olduğuna, çalışma alanı olarak yeniliğine, yeni bakış açıları ile yeni 
çalışmalar oluşturma potansiyeline göndermede bulunarak çalıştayı “katkıya davet için bir başlangıç” olarak 
adlandırmıştır. Bu çalışma alanının genç bilim insanlarının katkısıyla ilerleyebileceğine yer vermiştir. Bu anlamda 
Özdemir, göçebe devletin “geleceğe yönelik bir hareketin geçmişten iz arama noktası” olduğunu, Türk devletlerinin 
birliği konusunda da önemli role sahip olduğuna dikkat çekmiştir. 
Çalıştay katılımcıları tartışmalar sürecinde akademik katkısı yüksek bilimsel çıktılar üretmeye yönelmiştir.  Birinci 
oturumun sonunda göçebe devletle ilgili bir alanyazın araştırması yapılması ihtiyacı gündeme getirilmiş; Çinçe ve 
Japonca, Fransızca, Rusça, Almanca göçebe devlet alanyazınının dökümü üzerine çalışmalar yürütülmesi 
düşünülmüştür. Bildiri özetlerinin Düzenleme Kurulu üyesi Dr. İlkay Tosun’un yayına hazırladığında ve bildiri tam 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

160   

metinlerinin de çalıştay düzenleme kurulunca kitaplaştırılacak olması çalıştay katılımcılarının emeğinin basılı çıktıları 
arasındadır.  
 
Çalıştayda yürütülen ortak akademik emeğin sonucuna dair ilk yazılı çıktı, bu bilimsel toplantı notunun sonunda yer 
verilen Göçebe Devlet Çalıştayı Sonuç Bildirisi’dir. Bu bildirinin önemi, göçebe devlet olgusu yeterince kavranmadan, 
Türkiye’nin tarihsel devlet ve yönetim geleneğinin de yeterince anlaşılamayacağını ortaya koyması ve kuramsal olarak 
göçebe devlet fikrini bugünün uluslararası düzeninde olguları anlamlandırabilmek ve derinleştirmek adına bir yeni bir 
çalışma alanı olarak vurgulaması olmuştur.  Dahası, göçebe devlet çalıştayı sonucunda oluşturulacak göçebe devlet 
çalışma grubu, gelecek dönemde faaliyetlerini uluslararası düzeyde katılımcılarla genişleterek göçebe devleti anlamaya 
ve tartışmaya devam etme amacını taşımaktadır. Bu anlamda bir paylaşım platformu olma yolunda çok boyutlu 
çalışmalara ev sahipliği yapacak görünmektedir. 
 
 

GÖÇEBE DEVLET ÇALIŞTAYI SONUÇ BİLDİRİSİ4 

Toplumların kendilerini nasıl yönetebilecekleri, sınırlı Batı deneyimine sıkıştırılmış görünüyor. Oysa 

toplumsal tarih, görülmez hale getirilmiş olan kısımlar aydınlığa kavuşturulsa büyük bir zenginlik içeriyor. 

Görülmez kılınmış olan büyük kısım, Asya toplumlarının göçebe devlet deneyimidir. Dünya tarihinin yarısını 

oluşturan bu kısmı gün ışığına çıkarmak, kendi geçmişimizi de oluşturduğu için, genel tarihsel merakların 

ötesinde güncel sorunlarımıza çözüm üretmek için ayrıca önem taşır. 

 

1. TARİH DÜŞÜNCESİNDE ÜÇ DURAK  

Kamu yönetimi, devlet yönetimi demektir. Nitekim kamu kurumu, kamu personeli, kamu alımları, 

kamu maliyesi… dediğinizde devlet kurumu, devlet personeli, devlet alımları dendiği herkes için açıktır. Ya 

da kamu kurumu niteliğinde meslek kuruluşu demek, devlet kurumu niteliğine sahip sayılan kuruluşlardan 

söz etmek anlamına gelir. Ancak devlet sözcüğü yerine kamu ifadesi koyulduğunda anlam her zaman bu 

kadar açık olmaz. Örneğin kamuoyu sözcüğü devletin görüşü anlamına gelmez, kamusal alan devletin alanı 

değildir. Taksiler, özel okullar, özel hastaneler kamu hizmeti görürler dendiğinde burada kamu ifadesi devlet değil 

toplum anlamına gelir. Bunlar gibi devlet hizmeti olmayan toplumsal nitelikli hizmetlerde gerçekleştirilen 

etkinliklerin hukuku, personeli, bütçesi, kısacası her bir unsuru devletin dışındadır. O yüzden, örneğin tümü 

toplumsal iş gören hastanelere topluca ‘kamu hastanesi’ denmez; bunlar devlet hastanesi-özel hastane 

sıfatları verilerek birbirinden ayrı tutulurlar. Ya da hepsi kamu hizmeti verir denen yüksek okullar için topluca 

‘kamu üniversiteleri’ denmez, aksine bunlar devlet üniversitesi–vakıf üniversitesi sıfatlarıyla birbirlerinden 

ayrılırlar.  

Göçebe toplumların ve göçebe devletlerin kabulü, uzun ve zorlu bir entelektüel süreçten geçmiştir. 

Bu süreçte üç büyük durak vardır. Bunların ilki göçebe toplumların reddi, ikincisi tarihte aktör değil “rol” 

olarak tanınması, sonuncu durak ise varlarsa da devlet öncesi devletsizlik aşamalarına yerleştirilmeleridir. 

Tarih-dışılık savı. Tarih çağı, bugünden geriye doğru 5000 yıllık bir zaman dilini anlatır. Tarih, 

insan toplumlarının tarım üretimli, kentli, yazılı ve devletli oldukları için uygarlık çağı ile aynı anlamda kabul 

edilir. Tarım, kent, yazı, devlet sahibi olmayan toplumlar uygar değil ilkel kabul edilirler. İlkelliğin kendi 

içinde farklı gelişme aşamaları olduğu kabul edilmekle birlikte, dikkatlerin asıl olarak ilkelden uygara atlama 

aşamasında yoğunlaştığı tahmin edilebilir. Bu şema, öncülleri olmakla birlikte, en derli toplu ve etkili biçimde 

Hegel’in Tarih Felsefesi’nde dile getirilmiştir. Tarih’in mekânı yaşlı Asya kıtasıdır; Asya’nın güneyindeki 

yerleşik “uygarlık”ların toplamıdır. Asya’nın kuzey yarısında kalan topraklarda “tarih”in ilk devirlerinden beri 

başka topluluklar yok değil, vardır. Ancak bunlar tarımla değil avcılık, hayvancılık ve savaşçılıkla karakterize, 

yazısız, kentsiz -göçebe-, devletsiz topluluklardır; bu nedenle “tarihsel özne” niteliği taşımazlar. Tarih-dışı 

sayılmışlardır. 

 
4 Göçebe Devlet Çalıştayı Düzenleme Kurulu’nun izniyle orijinal haliyle vurgulamalar korunarak metne eklenmiştir.  



Kamu Yönetiminde Kuram Sorunu Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından… 

 

  161 

 

Hegel’in Tarih Felsefesi, 19 ve 20. yüzyılın tarih, hukuk, antropoloji, sosyoloji, etnoloji, siyaset gibi 

toplum bilimleri tarafından sürekli olarak yeniden üretilmiştir. 19. yüzyıl antropolojisi, tarih çağını beşeri 

(antropolojik) çağa doğru daha gerilere taşıyınca ilkel toplumu sürü halinden “kan bağlı soy toplumları”na 

ve oradan da bu bağları kıran “siyasal toplum”lar olarak uygarlık eşiğine taşımıştır. Morgan antropolojisi bu 

süreci Hegel’in hiç bakmadığı Amerikan kıtasına bakarak üçleyip yabanıl – barbar – uygar diye 

aşamalandırdığında, başkaları benzer bir manzarayı Afrika ve Avustralya yerlilerinden çekip çıkardıklarını 

ilan ettiklerinde, eldeki şemanın evrensel bir genellik taşıdığından neredeyse kuşku duyulmaz olmuştur. 

Tarihte Rol Arayışı. Uygarlığı “Eski Yunan ile başlar” sayan felsefe, arkeolojinin “hayır, Babil ile 

başlar” ilanıyla yerinden edildiğinde bilim dalları arasındaki savaş ve işbirliği farklı sonuçlar vermeye 

başlamıştır. Arkeoloji kısa bir süre sonra Babil başlangıç noktasını Sümerler ile düzeltmiş, bazıları uygarlığın 

pınarına Mısır’ı yerleştirirken, gözler Uzak Asya’nın Çin ve Hindistan’ına dönmüştür. Bu gezintilerin 

hepsinde ortak nokta, “kuzeyden gelen atlı yabancılar” etkeniyle karşılaşılmasıdır. Bu yabancılar Sümer’de 

Amorri, Mısır’da Hiksos, Çin’de Xiongnu, Hindistan-İran’da Saka, Eski Yunan’da İskit’tir. Böylece Hegel’in 

gezegen üzerinde var ama tarih sahnesinde yok saydığı kuzeyliler, 19. yüzyılda “Tarih’teki rolleri’ bakımından 

kısmen var sayılmaya başlanmışlardır. Asya’nın kuzeylileri -barbarlar, göçebeler, atlılar-, uygarlığın diğer adı 

olarak kabul edilmiş Tarih’te “yıkım” ya da “aşıcılık” ile sınırlı acı bir rol oynamışlardır. Kendi özlerinden 

üretip çoğalttıkları herhangi bir uygarlık ürünü (ve devletleri de) yoktur; yalnızca yerleşik-tarımcı-üretken-

kentli-uygar toplumları yıkarak yarattıkları “etkiler”e sahiplerdir: Barbar aşısı. Alman coğrafyacı Ratzel’in 

açtığı bu “tanıma” şeklini çok farklı ağızlardan duymak mümkündür. Ratzel’in varsayımını alıp 

tarihin/devletin kökenine (ortaya çıkma nedeni) yerleştiren Gumplowicz - Oppenheimer’ın “fetih teorisi” 

bunlardan biridir. Bizde, Eski Türkler kuzeyli atlılardan oldukları için bu açıklamaları kendi üzerine 

alınanlardan bazılarının dile getirdikleri “devlet kuran millet” deyişinin arkasında da bu kuram vardır. 

Rolün Öznesine Merak. 20. yüzyılda tarihçi, sosyolog, siyaset bilimci, vb çeşitli kollardan 

uzmanlar, “tarihin aşıcısı”nı merak ettiklerinde, ortaya çelişkili bir manzara çıkarmıştır. Asya’nın bozkırındaki 

kandaş toplumlar, ilkel toplum kalıbı içindeyken uygar dünyayı nasıl olup da fethetmiş olabilirler? İlk ulaşılan 

sonuç bunların ilkel toplumun kan/soy (clan) bağlarını aştıkları, ama buradan da kopamadıkları gibi arafta 

kalmışlıktır. Araştırmalar bozkır toplumlarında “tarih” boyunca çok sayıda siyasal özne olduğunu ortaya 

çıkarmışsa da, eldeki şema bunların devlet olarak kabul edilmesine izin vermediği için olsa gerek, ortaya çok 

sayıda niteleme çıkmıştır: Kabileler birliği (Golden), haraççı devlet (Amin), gölge imparatorluk (Barfield), 

göçebe imparatorluk (Di Cosmo), erken devlet (Claessen), örgüt – yönetim – siyaset (Hassan), stepokrasi 

(Divitçioğlu), başsız devlet (Sneath), alternatif devlet ya da karmaşık şeflik (Kradin).… Ama adı her ne 

koyulursa koyulsun her durumda devlet değil. 

 

2. GÜNÜMÜZDEKİ İLGİNİN BAŞLICA GÜDÜLERİ 

Günümüzde, “yıkıcı ve barbar” göçebe kabulünün “uygar dünya”nın tarihsel endişesinden ibaret 

olduğu yeterince anlaşılmıştır. Araştırmacılar, Asya bozkırının göçebe dünyasını “rolüyle sınırlı” olmadan bir 

siyasal özne olarak görüp incelemek gerektiği konusunda hemen hemen hemfikirdir. Ne var ki tarih-dışına 

atmanın, özneye olumsuzluk ya da eksiklik yüklemenin ağırlığı, konu üzerinde başka ve güncel gölgeler 

düşmesinin de güvencesi olmuştur. Buna ilişkin üç örnek verilebilir. 

Bilindiği gibi Avrupa Birliği “özkimlik” ilanını (1) Eski Yunan felsefesi, (2) Roma hukuku, (3) 

Hristiyanlık inancı üçlemesi olarak ilan etti. Polonyalı Karol Modzelewski, Barbarların Avrupası (2004) başlıklı 

kitabında üçlemenin eksik olduğunu, dördüncü bir kök bulunduğunu, bunun da barbarlık (Cermenlik-

Slavlık) olduğunu ileri sürdü. Yazar Avrupa’da Mussolini ve Hitler rejimlerinin ortaya çıkışının 

sorumluluğunu Cermen-Slav köklerin üzerine atmıştır. (İş Bankası Yayını, 2011) 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

162   

Öte yandan, Norveçli iki araştırmacı Neumann-Wigen Bozkır Geleneği (2018) kitaplarında Avrupa, 

Rusya, Türkiye için MÖ 4000’den başlattıkları kitaplarında bugünü altıbin yıl öncesine giderek göçebelikle 

birleştirip açıklama iddiasıyla ortaya çıktılar. Onların bozkır toplumları Türk ve Moğol halklardan, “bozkır 

geleneği”nde gördükleri karakteristikler ise kan bağlarına dayalı aidiyet, babaerkil örgüt yapısı, yağmacılık, 

haraç, lidercilik, sadakat, hamilik.. gibi özelliklerden oluşmaktadır. Yazarlar Rusya ve Türkiye’nin yapısal 

saydıkları “otoriter yapı”sını göçebe gelenekten geldiğini iddia ediyorlar. (Selenge Yayını 2023) 

Nihayet, postmodern felsefeciler Deleuze-Guattari’nin Bin Yayla kitabı (1980), ilk bakışta, binlerce 

yıldır yok sayılıp kötülenen büyük bir halklar kütlesini tarih sahnesine övgülerle davet ettikleri izlenimi verir. 

Kendi toplumlarını ve modern zamanları eleştirmek üzere yola çıkan bu felsefeciler, bozkırın göçebe varlığını 

eleştirileri için gerçekten çarpıcı bir araç olarak kullanmışlardır. Dahası, göçebe toplum örgütlenmesini 

soy/kan bağı yerine siyasi temelde ele alarak hakim görüşten ayrılırlar. Ne var ki, bozkır olgusundan özne 

olarak söz ettiklerinde sınırlı ve ikincil tarihsel veriler kullanırken daha çok mitolojik kaynaklardan 

esinlenirler. Nitekim göçebe toplumun siyasal organizasyonuna “devlet” değil “savaş makinası” adını 

verirler; göçebeliğin onlar için modernizmi olumsuzlamak yolunda işlerine yaradığı ölçüde dikkate değer 

göründüğü anlaşılır. (Norgunk Yayını 2023) 

Kısacası günümüzde Asyanın kuzeyli halkları artık görülmekte ve tarihsel özne sayılmaktadır. Ne 

var ki bu karşılamanın sevindirici olduğu söylenemez. Güncel ilgi, genel olarak uygar dünya üzerindeki 

“bozucu kökler”i keşif amacına yönelik iş görmektedir. O halde konunun incelenmesi bakımından “uygar” 

cephenin güdülerinde anlamlı bir değişiklik olmamıştır diyebiliriz.  

Dahası, bugünkü incelemeler bir adım öteye gitmiş ve göçebe devlet konusuna yeni yükler 

bindirmişlerdir. Önceden tarih-dışı ve devletsiz sayılan bu toplumlar, Asyatik Üretim Tarzı ve 

patrimonyalizm gibi açıklamaların görüş alanı içinde yer almazlardı. Bu elbiseler Doğu’nun kuzeydeki 

göçebelerine değil yerleşik – uygar olan parçalarına biçilmişti. Donmuşluk, babaerkillik, sultancılık, vb. hep 

bu doğu yerleşiklerinin karakteriydi. Oysa günümüzde görüyoruz ki tüm olumsuzluklar bunlardan alınıp 

kuzeydeki göçebe-atlı-barbar halkların kucağına bırakılmaya başlanmıştır. Güncel uluslararası politika, Batı 

akademisini bir kez daha sıkı sıkı sarmış görünmektedir. 

 

3. ENGELSİZ ÇALIŞMAK 

Tarih felsefesi. Tarih, yaşlı kıta Asya coğrafyasında beşbin yılı aşkın bir zaman dilime oturur. 

Asya’nın, Avrupa dahil tüm alanında, güney toprakları nehir vadili tarımcı yerleşik toplumlarına ev sahipliği 

yaparken kuzey kuşağı göçebe toplumlara ev sahipliği yapmıştır. Zaman MÖ 3000’ler diye belirleniyorsa, bu 

zaman her iki kesim için ortaktır. İki kuşak birbirlerinden ayrı değil, zaman içinde farklı hızlarla etkileşim 

halinde var olmuşlardır. Tarihi bu bütünlük içinde görmek, bunlardan yalnızca güney kuşağına göre yapılmış 

ama tüm dünya için yapıldığı varsayılmış temel tanımları gözden geçirip düzeltmek gerekir. Bunun için tarih 

felsefesi alanını ilk atölye olarak görmekte yarar vardır. 

Kavram eleştirisi. Batıda baskın tarih felsefesi, göçebe toplumların devletsizliği üzerinde ısrarlıdır. 

Bu tez karşımıza ‘erken devlet’ ya da ‘imparatorluk’ gibi devletsizlik ilanı yapmıyormuş izlenimi veren farklı 

terimler olarak çıkar. Literatürde belirmiş olan ilgili terimleri, terimin sahibini nasıl tanımladığını açık ve seçik 

olarak anlama işlemine tabi tutmak kritik önem taşır. 

Görüş Alanı. Sahip olduğumuz bilgiler, çalışma konusu bakımından sorun alanlarını yeterince açık 

biçimde saptamış durumdadır. Birincisi, kuzey kuşağı kendisini yazıp anlatmamıştır; güney kuşağı hem 

kendisini hem de düşman saydığı kuzeyi yazıp anlatmıştır. Eldekiler, eşitsiz ve taraflı bilgilerdir. İkincisi, 

kaynaklar birbirlerine aktarımı henüz çok yakın zamanlarda başlamış olan farklı dillerdedir. Bunlara hâkim 

olmak kurumsal güçte takım çalışmaları yapılmasını gerektirir. Üçüncüsü, burada çok uzun zaman dilimi ve 

çok büyük bir coğrafya vardır; toplumların etnolojik ve siyasal düzenleri hem belli bir anda başka başkadır 



Kamu Yönetiminde Kuram Sorunu Göçebe Devlet Çalıştayı Ardından… 

 

  163 

 

hem de belli bir toplumun serüveni zaman içinde değişmiştir. Dolayısıyla çalışmaların çeşitli güçlüklerle karşı 

karşıya olduğunu baştan kabul etmek ve bulguları buna göre değerlendirmek gerekir. 

Çalışma örnekleri. Göçebe devlet üzerine çalışmak, MÖ 3000 yılından günümüze dek Asya’nın –

Avrupa parçası dahil kuzeyinde yaşayan tarihi bilmeyi öngörür. Burada doğudan Batıya etnolojik olarak 

Tunguz/Mançu, Moğol, Türk, Slav ve Cermen halklar yer alır. Çalışmalar belirli bir zaman ve belirli bir 

toplum üzerine yoğunlaştırıldığında, karşılaştırmalı yöntemin üstünlüklerinden yararlanmak üzere, bu geniş 

çerçevenin akılda tutulması uygun görünmektedir. Bunun için, ideal olarak tümünün, ilgi odağımızı 

oluşturması nedeniyle Bozkır göçebe toplumların ve asıl ilgi odağımız olarak Türklerin devlet incelemesini 

yapmak, tarihsel örneklerin listesine sahip olmayı gerektirir. Doğrusunu söylemek gerekirse, konuya ilişkin 

çalışmalar, saptamalarını ve genellemelerini hangi tarihsel örnekler üzerinde yaptıklarına ilişkin olarak bilgi 

vermekte pek özenli ve cömert sayılmazlar. Kaynaklarımızı bu soruyu yönelterek incelemekte yarar olduğu 

gibi, kendimizin göçebe devlet dediğimizde hangi tarihsel örneklerden söz ettiğimizi bilmemiz ve bunu ilan 

etmemiz önem taşır. 

Göçebe devlet konusunda bilgilerimiz Hun, Türk, Moğol olmak üzere birbirini izleyen üç dönem 

çevresinde toplanmaktadır. 

Tipik göçebe devlet bilgisi, mevcut literatüre bakılırsa, MÖ 3. yüzyılda Asya Hunları; MS 5. yüzyılda 

Avrupa Hunları; MS 6. yüzyılda Göktürkler; MS 8. yüzyılda Hazarlar; MS 9. yüzyılda Karahanlılar, MS 13. 

yüzyılda Altın Orda devletleri olmak üzere altı tarihsel örnekten üretilmiştir. En yoğun incelemenin Cengiz 

Devleti üzerinden yapıldığı görülmektedir. 

Dönüşen göçebe devlet bilgisi için tarihsel örnekler MS 11. yüzyıl Selçuklular, 13. yüzyıl Cengiz ardılı olan 

İlhanlılar (İran), Kubilay (Çin), 15. yüzyıl Timurlu (Orta Asya) devletleri olarak karşımıza çıkmaktadır. 

Sonraki yıllarda “hanlıklar” şeklindeki yapılanmaların uzun çözülme sürecini temsil ettiklerini söyleyebiliriz. 

Tipik göçebe devlet ile dönüşen göçebe devlet kategorilerinin geçişken olduklarını göz önünde 

tutmak gerektiğini not düşmekte de yarar vardır. 

Tarihsel etken. Tarihin bulunduğumuz aşamasında “göçebe devlet” türünün yaşayan örneği yoktur. 

Dünyada tüm halklar “yerleşik devlet” türünde bir araya gelmişlerdir. Bu anlamıyla göçebe devlet, yaşayan 

devletlerin oluşumunda tarihsel etken olarak yer alırlar. Başka bir deyişle günümüzde göçebe devlet geleneğini 

örgütsel kurumlar ve iş görme usulleri bakımından bulmayı beklemek boşuna olur. Tarihsel etken olarak 

göçebe devlet, karşımıza üç biçimde çıkabilir. Biri, günümüzdeki Orta Asya ülkelerinin devletliklerindeki 

kök etken; diğeri kurucularının göçebelikten geldiğini kabul eden Türkiye’deki gibi gelenekten etken; 

sonuncusu göçebeleri fetih aktörü olarak gören Rusya ve İran’da olduğu gibi dış etken. Bu üç biçim, 

kendilerine özgü araştırma programları geliştirilmesini gerektirir.  

SONUÇ  

Göçebe devlet olgusu, Türk akademisinin çalışması gereken araştırma başlıklarından biridir. Göçebe 

Devlet Çalıştayı’nın katılımcıları hem akademik araştırmanın yüksek kurullarına hem de kamu yönetiminin 

ilgili kurumlarına bu alanı “araştırma alanı” olarak belirlemelerini ve bilimsel araştırmalar için gerekli fon ve 

kurumsal desteği sağlamalarını önerir. 

Çalıştay bildiri özetleri, E-ISBN numarasıyla AÜSBF yayını olarak internet ortamında erişime 

açılacak; Çalıştay Bildirileri ise basılı kitap olarak yayımlanacaktır. 

Katılımcılar, çalıştayda Güz 2025 dönemi boyunca üretilen sonuçları ve çalışmaları Göçebe Devlet 

Çalışma Grubu çatısı altında genişletmeye, çalıştayı ve elde edilen sonuçları İngilizce bir makale aracılığıyla 

uluslararası akademik çevrelere ulaştırmaya karar vermiş ve bu doğrultuda bir uluslararası çalıştay 

düzenlenmesi için çalışılmasının yararlı olacağı görüşüne varmışlardır.  



KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law  and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
SÖYLEŞİ  

Söyleşiyi Gerçekleştirme Tarihi: 22.05.2025 

 
DOI: 10.5281/zenodo.18429932  

164 

Prof. Dr. Serdal Bahçe ile  

Polisiye Edebiyat, Hukuk ve Kapitalist Toplumun Çelişkilerine Bakış 

A Perspective on Crime Fiction, Law, and the Contradictions of Capitalist Society With  
Prof. Dr. Serdal Bahçe 

Ali Murat Özdemir, Prof. Dr.,HacettepeÜniversitesi HukukFakültesi Genel Kamu Hukuk Ana Bilim 

DalıAnkara/Türkiye. ORCID: 0000-0001-8073-2081, alimurat_ozdemir@yahoo.com 

Göksu Uğurlu, Dr., Hacettepe Üniversitesi İktisadi ve İdari Bilimler Fakültesi Uluslararası İlişkiler 

Bölümü Ankara/Türkiye. ORCID: 0000-0001-5260-5966, goksuugurlu@gmail.com 

Elif Kumru Paksoy, Arş. Gör., Hacettepe Üniversitesi Hukuk Fakültesi Anayasa Hukuku Ana Bilim Dalı 

Ankara/Türkiye. ORCID: 0000-0002-8194-0066, kumrupaksoy@gmail.com 

 

ÖZ 

Prof. Dr. Serdal Bahçe ile gerçekleştirilen bu söyleşide, polisiye (özellikle cinai) romanın kapitalist toplumun tarihsel ve 
sınıfsal çelişkileriyle kurduğu ilişki, hukuk sistemine yönelik eleştirel yaklaşımı ve edebi tür olarak özgül konumu 
tartışılmaktadır. Söyleşide, “düşük edebiyat–yüksek edebiyat” ayrımına yönelik eleştiriler üzerinden polisiye romanın 
toplumsal sağduyu üretme kapasitesi ele alınmakta; cinayetin kapitalist toplumda birikmiş çelişkilerin dışavurumu olarak 
nasıl kurgulaştırıldığı incelenmektedir. İngiliz ve Amerikan polisiyesi arasındaki tarihsel ve hukuksal farklılıklar, dedektif 
figürünün dönüşümü, okurun kurgunun aktif bir unsuru haline gelişi ve hukuk sistemine duyulan yapısal güvensizlik 
söyleşinin temel eksenlerini oluşturmaktadır. Ayrıca, cinai romanın kapitalizmin farklı evreleriyle birlikte geçirdiği 
dönüşümler, rasyonel ve irrasyonel cinayet ayrımı çerçevesinde değerlendirilmekte; Türkiye’de polisiyenin sınırlı 
gelişimi kurgu gücü, hukuksal yapı ve eşitsiz kapitalist gelişme bağlamında ele alınmaktadır. Söyleşi, polisiye edebiyatın 
yalnızca bir “boş zaman” türü değil, hukuk, sınıf ve iktidar ilişkilerini görünür kılan eleştirel bir anlatı alanı sunduğunu 
ortaya koymaktadır. 
 
 
Anahtar sözcükler: Polisiye Roman, Cinai Roman, Hukuk, Kapitalizm, Sınıf, Toplumsal Eleştiri 
 

 

ABSTRACT 

This interview with Prof. Dr. Serdal Bahçe explores crime fiction—particularly the detective novel—as a literary form 
deeply intertwined with the historical and class-based contradictions of capitalist society and a critical stance toward 
legal systems. Challenging the conventional distinction between “low” and “high” literature, the discussion highlights 
the capacity of crime fiction to articulate social common sense and structural critique. The interview examines murder 
as a narrative expression of accumulated social and individual contradictions within capitalism, as well as the genre’s 
foundational distrust of law as an institution serving power and property. Key themes include the historical and legal 
divergences between British and American crime fiction traditions, the transformation of the detective figure, the 
active role of the reader within the narrative structure, and the evolving relationship between crime fiction and legal 
rationality. The interview further analyzes the transformation of crime fiction alongside different phases of capitalism 
through the distinction between rational and irrational murder, and addresses the relatively limited development of the 
genre in Turkey in relation to narrative capacity, legal structures, and uneven capitalist development. Overall, the 
interview argues that crime fiction constitutes not merely a leisure genre but a critical literary space that exposes 
relations of law, class, and power. 
 
 
Keywords: Fiction, Detective Novel, Law, Capitalism, Class, Social Critique 
  

mailto:goksuugurlu@gmail.com
mailto:kumrupaksoy@gmail.com


Serdal Bahçe ile Söyleşi 

 

  165 

 

Hocam öncelikle davetimizi kırmayarak sorularımızı cevaplamayı kabul ettiğiniz için 

teşekkür ederiz. Sizin özel bir ilginizden kaynaklanan ancak bunu aşan ve sosyal bilimci olarak 

üzerine kafa yorduğunuz bir alan hakkında konuşmak istiyoruz sizinle. Polisiye romanlar, edebiyat 

ile hukuk ilişkisi üzerine neler söyleyebiliriz? Bu roman türünü toplumsal ilişkiler bağlamında 

ilginç kılan özellikler nelerdir ve bize toplumsal bir ilişki olarak hukuk hakkında neler anlatır bu 

edebiyat? 

Öncelikle, burada sorularınızı cevaplayacak olan bir edebiyat eleştirmeni, bir edebiyat kuramcısı 

değil, baştan öyle söyleyerek başlamak uygun olacaktır. Bu nedenle sürçülisan edersek affoluna. Benimkisi 

bir amatör ilgi, dolayısıyla, bir amatör ilgiden kaynaklanan uzun süreli bir okumadan derlenmiş birtakım 

şeyler anlatabilirim. Polisiye romanda doğal olarak hukuka güçlü bir gönderme var.  Polisiye edebiyatın 

önemli bir bölümü aslında hukuk sistemine yönelik derin bir güvensizlik üzerine kuruludur. Polisiye 

edebiyatta hukuk sistemine yönelik aşırı bir güven olsaydı zaten kendi varoluşuna ihanet olacaktı. Hukukla 

ilişkisi bu anlamda bir eleştirel ilişkidir. 

Bu arada polisiye edebiyat ya da polisiye roman diye konuşabiliriz ama benim aslında daha çok 

üzerinde konuşacağım cinai roman türü. Polisiye roman sadece cinai romanı kapsamıyor. Daha geniş bir 

skaladan bahsediyoruz ama cinai roman, polisiye romanın çok büyük bir bölümünü oluşturmaktadır. Cinayet 

romanı ya da cinayet üstüne kurulmuş kurgulara sahip romanlar konuşmamızın ana unsuru olacaklar. 

Dolayısıyla burasını belirtmek önemli. 

Yirmi yıllık sağlam bir okuyucuyum, hemen hemen her türlüyle ilgilendim. Benim açımdan başta 

tabii ki boş zamanı geçirmek anlamında keyifli bir hobi gibiydi ama daha sonrasında başka bir şeye dönüştü. 

Daha derin bir ilgiye dönüştü. Polisiye ya da cinai roman, ya da örneğin bilim kurgu türü konuşulurken hep 

bir soruyla başlanır: “Polisiye veya bilim kurgu düşük edebiyat mıdır?”. Ya da sadece basitçe metroda, 

otobüste okuyacağınız; kısaca vakit geçirmeye yarayan ama aslında içeriği çok boş bir edebiyat mıdır? Bu çok 

tartışılan bir şey. En azından siyasi olarak bizim cenahtan bazı büyük isimler, örneğin Ernest Mandel bu 

konuda oldukça olumsuz bir cevap verir Hoş Cinayet’te.  Türkçe çevirisi de müthiştir, Mandel’in Hoş 

Cinayet’inin. Mandel politik iktisatçıdır. Sağlam bir Marksist iktisatçıdır. Ama aynı zamanda iyi de bir cinai 

roman okurudur. Bütün saygısına rağmen der ki: “Bu, gündelik hayattaki bireysel çelişkilerini çözemeyen insanın 

kaçtığı bir oasis yani bir vahadır, cinai roman. Boş zamanı keyifle geçirip gündemle, dünyayla bağınızı koparmanıza 

yarayacak bir şeydir.” Görüldüğü gibi cinai romanı bir yerde aşağılamaktadır. Ya da Franco Moretti der ki: 

“Kapitalist bir toplumda gerçekle barışamayan insanın gerçekten kaçma yoludur.” O da polisiye romanın bir tür afyon 

olduğunu iddia ediyor, tıpkı Mandel gibi. Cinai roman meraklısı aydınların bir bölümü bir taraftan okurlar, 

ama bir taraftan da hakikaten yerden yere vururlar. 

Ben aynı fikirde değilim. İnsan ilgi duyduğu bir şeyin çokça aşağılanmasına duygusal olarak karşı 

çıkar ya, belki benimki de öyle bir karşı çıkıştır bilmiyorum ama düşük ve yüksek edebiyat ayrımına çok 

katılmıyorum. Aynı durum bilim kurgu için de bu geçerli. Öyle örnekler var ki düşük edebiyat denilemiyor. 

Stanislav Lem’e kim düşük edebiyat diyebilir? Çok emin değilim. Keza Raymond Chandler’a kim düşük 

edebiyat diyebilir? Bence diyemez. Yirmi yıllık okuma deneyiminden sonra bu kanaate vardım. Belki başlarda 

ben de aynı fikirdeydim, ama bir süre sonra anladım ki cinai romanın bir edebi, estetik bir tarafı var. Hatta 

cinai romanın ya da polisiye romanın daha genel anlamda kendine has erdemleri de var, melekeleri var; onları 

okudukça keşfediyorsunuz. Her şey detayda yatıyor biraz da.  

Cinai romanın temel konusu yani cinayet, bir bedeni, bir yaşamı ortadan kaldırma eylemi, aslında 

edebiyat açısından en çarpıcı, hatta edebi kurgular açısından en vurucu temalardan bir tanesi. İşte Hamlet’te 

var değil mi? Kafka'da var, Dostoyevski'nin iki büyük romanının ikisi de cinayet üstüne kurulu değil mi? Suç 

ve Ceza öyle. Yanlış hatırlamıyorsam Karamazov Kardeşler de öyle. Dolayısıyla eylemin kendisi zaten çok 

çarpıcı bir kere. Çok sıra dışı, sadece hukuk disiplini açısından değil, insan yaşamı açısından da, gündelik 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

166   

 

hayatımız açısından da çok sıra dışı bir eylemden bahsediyoruz. Clausewitz’in savaşla ilgili ünlü kitabında 

savaş tanımlaması vardır, der ki: “Savaş aslında politikanın olağanüstüsü sıra dışı yöntemlerle 

sürdürülmesidir.”. Cinayet de aslında sınıflı bir toplum olarak kapitalizmde çelişkilerin olağan dışı 

yöntemlerle kendisini dışa vurmasıdır. Cinai roman kapitalizmin son yüz elli yılına ait bir tür. Yani burjuva 

romanı kadar uzun bir tarihe sahip değil. Daha çok 19. yüzyılın son çeyreğinde mayalanarak kendine gelen 

bir edebi türden bahsediyoruz. Aslında onun da neden çok geç başladığı ile ilgili belki birkaç kelam edebiliriz. 

Savaş nasıl bir çelişkinin patladığı, çözüme ulaştığı bir noktaysa uluslararası ilişkiler açısından, 

ekonomi politik açısından cinayet de toplumsal çelişkilerin şiddetli dışavurumudur. Suç ve Ceza’yı 

hatırlarsanız, bütün roman Raskolnikov’un ev sahibini öldürmesi ile bağlantılıdır. Aslında orada cinayet 

psikosomatik bir çelişkinin sona ermesidir, yani çözümüdür. Fakat aynı zamanda onun ifade edilme tarzıdır. 

Dolayısıyla cinayet eyleminin kendisi bir kere bu anlamda bir çelişkiyi anlatmanın, sadece bireysel de değil, 

toplumsal bir çelişkiyi anlatmanın bir yoludur. Örneğin klasik İngiliz polisiyesi, İngiliz kırlarında, küçük ve 

orta ölçekli kasaba ve kentlerinde birikmiş, içeri atılmış, su yüzüne çıkartılmamış çelişkilerin sonucu, 

patlaması sonucunda ortaya çıkar. Sherlock Holmes okuduğunuzda ya da ne bileyim, Agatha Christie'nin 

Hercule Poirot’sunu okuduğunuzda cinayetlerin çok büyük bir kısmı ya servet ya mal-mülk için yapılır. 

Aslında altında yatan kapitalist toplumun en temel çelişkisidir. 

Dolayısıyla bu anlamda cinai romanın, basitliğine rağmen, aslında özünde anlattığı şey kapitalist bir 

toplumun en temel çelişkisidir. Bu anlamda cinai roman önce kapitalist toplumun en gelişmiş örneklerinde 

ortaya çıktı, yeşerdi. Bizimki gibi bir toplumda daha emekleme çağında mesela. Daha gidecek çok yolu var, 

ama mesela İngiltere'de çıkıyor. Çok şaşırtıcı değil. Ya da Fransa'da çıkıyor. Çok şaşırtıcı değil. ABD’de 

çıkıyor. Çok şaşırtıcı değil. Çünkü gelişmiş bir kapitalist toplumdaki çelişkileri eleştiren bir sağduyu aslında 

bir tarafıyla da. O anlamda boş bir edebiyat değil. Elbette ki bu tür altında eser veren yazarlar edebi estetik 

anlamda Dostoyevski değil; bir Balzac değil, ne bileyim, Hugo değil. Doğru ama onun da bir nedeni var. O 

da türün kendi dinamiklerinden kaynaklanıyor. Cinai roman, altını tekrar çizmek gerekirse, gelişmiş bir 

kapitalist toplumdaki çelişkinin en sağduyulu ifade tarzıdır. İçindeki şiddete, barbarlığa rağmen. Bu birinci 

melekesidir. 

Başka erdemleri de vardır cinai romanın. Mesela bütün edebi türler içinde erkek egemen olmayan 

tek türdür. Bildiğiniz büyük dedektiflerin veya onların bütün büyük yaratıcılarının çok büyük bir kısmı 

kadındır. Bunun da birtakım nedenleri var. Erkek egemen bir toplumda kadınların bu kadar önde olduğu 

başka bir edebi türün olmaması ilgi çekicidir hakikaten. Agatha Christie’yi hepimiz biliyoruz. Margery 

Allingham’ı, Dorothy Sayers’ı ve daha başkalarını. Üstelik bu bahsettiğimiz isimler türün az bilinen örnekleri 

değil, tam tersine türü yaratan kişiler bunlar. Bu anlamda erkek egemen dünyaya yönelik bir isyandır aynı 

zamanda. Sadece yaratıcılarından bahsetmiyorum, yaratılmış dedektiflerin de önemli bir kısmı kadındır. 

Örneğin Bayan Marple ya da aklımıza gelebilecek bir sürü kadın dedektifi şimdi peş peşe sıralayabiliriz. 

Dolayısıyla bu tarafı da önemlidir. Bu aynı zamanda sisteme yönelik ciddi bir eleştiriyi de kendi içinde 

barındırır. 

Bir üçüncüsü, yapısı çok esnektir. Mesela Amerikan polisiyesindeki temel sorunlardan bir tanesi 

Amerikan hukuk sistemidir. Türkiye'deki ceza infaz sistemiyle ya da hukuk sistemiyle ilişkisi olanların temel 

eleştirilerinden bir tanesi, Amerika'da da çok geçerli: “Biz yakalıyoruz, onlar bırakıyorlar.” Hukuk sistemine 

yönelik derin bir güvensizlik ifadesidir ve Amerikan polisiyesinde çok baskındır. Hukuk sisteminin aslında 

büyüklerin, zenginlerin, servet ve mülk sahiplerinin elindeki bir ezme mekanizması olduğuna yönelik bir 

bakış mesela Amerikan polisiyesindeki temel kabullerden biridir. Hukuk sistemi var ama bu hukuk sistemi 

fukarayı, yoksulu korumuyor. Tam tersine büyük güçleri, büyük şirketleri, büyük güç öbeklerini koruyor. 

Dolayısıyla hukukla ilişkisi daha baştan bir güvensizlik ilişkisi üzerine kurulmuştur. Hukuku bir sınıfsal 

mantık üzerinden algılar polisiye. Amerikan polisiyesine göre hukuk hakikaten güçlülerin oyunu, güçlülerin 



Serdal Bahçe ile Söyleşi 

 

  167 

 

dünyasına yönelik bir tür apolojidir. Dolayısıyla polisiyenin başka bir erdemi de budur. Bütün bunları 

sayarsak bence polisiye düşük bir edebi tür değildir. Tabii ki bu edebiyatın içinde semantik, sentaks gibi 

unsurlara bakılsaydı farklı olurdu. Burada bir edebi kuramcı konuşsaydı, tahminen size bu unsurlar üzerinden 

polisiyenin nasıl “düşük” edebiyat olduğunu anlatacaktı. Ama edebi türleri sadece böyle mi yargılamak 

gerekiyor? Çok emin değilim. Fakat bir giriş anlamında şunu söyleyebiliriz: Sadece bir metro, bir otobüs garı 

ya da tren garı edebiyatı değil. Sadece o düzeyde düşünmek, büyük bir haksızlık, bir kere onu söyleyerek 

başlayalım.  

 

Hocam türün başlangıç noktası hakkında, ana hattın kapitalizmin temel çelişkilerinin 

üzerine kurulduğundan bahsettiniz. Ayrıca hukuka karşı bir güvensizliği içinde barındırdığından 

söz ettiniz. Bunun, roman türünün yapısına nasıl bir yansıması var? 

Bütün polisiye bir dörtleme/tetrarşi üzerine kurulur. Klasik burjuva romanında bir kurgu 

oluşturulması kendi başına aslında yazarla kurgu arasındaki bir ilişkidir. Bu ikili bir ilişkidir. Biri söylüyordu: 

“Yazar, romanı yazar ama roman da bir süre sonra yazarı yazar.” Yani bu karşılıklı bir iletişimdir. Kurgu öyle 

yerlere götürür ki, bazı durumlarda yazarın kendisi artık kurgusal gerçekliğe teslim olur. Bu anlamda da büyük 

yazarları büyük kılan şeylerden bir tanesi de o romana teslim olmaktır. Yazar bu durumda kendi ideolojik 

bakışından bile bir yerde feragat eder.  Büyük polisiye yazarlarının çoğu aslında çok tutucu, çok sağcı 

kimselerdir. Mesela Agatha Christie, İngiliz Muhafazakâr Partisi meşrebinde bir tutucudur. Hatta ne derler, 

bir ön-Margaret Thatcher, hakikaten bir proto-Margaret Thatcher’dır. Fakat romanı yazanın da bir süre 

sonra roman tarafından yazılması hikayesi polisiye edebiyatta da kendisini gösterir. Öyle bir kurgu kurarsın 

ki, bir süre sonra gerçeklerden, kurgunun gerektirdiği ve aslında hayatın kendisinden alınmış gerçeklerden 

kaçınamazsın. Hani şunu ima eder ya Frederic Jameson: “Bu bir kurmaca gerçektir; ama bazı durumlarda 

gerçekten daha gerçektir.” Çünkü romanın ya da edebi yaratım sürecinin gerçekle bir ilişkisi bu. Romanda 

gerçek, kurgusal bir yapı içinde, kurgusal bir gerçek olarak verilir; bu durumda kurgusal gerçek, gerçekten 

daha gerçek olur işte. Hakikaten artık o çıplak gerçeğe döner. Hayata baktığında onu göremezsin ama bir 

roman, ya da bir sanat eseri seni dürter, uyarır, kendine gelir ve onu görürsün. Goya’nın ünlü tablosu gibi, 

Fransızlar’ın İspanya’yı işgali sırasında İspanyol isyancıları idam ettiği ünlü bir tablo vardır. Tablonun adını 

ben hatırlayamıyorum şimdi ama en ünlü tablolarından biri. 

 

Executions değil mi? 

Evet, evet. Mesela orada idam edilen bir insanın suratındaki korku ve kaygıyı gerçek hayatta 

olabileceğinden daha parlak, daha yoğun bir şekilde anlatır Goya. Onu zaten olağanüstü kılan da budur. 

Jameson bu konuda haklı bence. Bu polisiye roman için de geçerlidir, yani bir gerçek dünya anlatısı var. 

Elbette ki gerçek dünyada Agatha Christie’nin kurguladığı ya da ne bileyim, Nero Wolfe’ün çözmeye çalıştığı 

cinayetler gibi kalifiye cinayetler yok. Kaliteli cinayet cinai romanın kökenidir. Kapalı oda cinayeti mesela. 

Kapı ve pencere içeriden kilitliler, içeride bir adam var. Göğsünden bir ok yemiş. Şimdi nereden girdi bu ok? 

Bu kurguyu kurmak açısından bile, kurguyu oluşturacak bir toplumun da oluşması, yani kurguya maya olacak 

bir toplumun da olması gerekiyor. Onun için de Türkiye polisiyesi henüz emekleme çağında. Öyle bir 

kurguya biz ulaşamıyoruz henüz. Aslında bu anlamda zaten vizyon ve kurgu eksikliğimizin ayrıca dizilere 

baktığınızda da anlıyorsunuz. Bunu açıkça söylemek lazım. 

Cinai roman, gerçeği daha görünecek şekilde süzme ve daha gerçek halde anlatma konusunda 

başarılı bir roman türü. Elbette ki dediğim gibi Agatha Christie'nin, ya da Dorothy Sayers’ın her komplike 

cinayetini hayatta birebir görme şansınız yok. Ama zaten sorun o cinayeti görüp görmemek değil. Sorun, o 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

168   

 

cinayetin arkasında birikmiş olanı görebilmek, gösterebilmek; bunu başarıyor olmak cinai romanı çok istisnai 

kılıyor. 

İkincisi bir tetrarşi üzerine kurulu. Yazar romanı, roman da yazarı yazıyor aslında bir noktadan 

sonra. Bu da yazarı bir süre sonra romandaki kurguya mahkûm bırakıyor. Ben bu konuda hep Balzac’ın 

Köylüler romanını örnek veririm. Balzac, Fransa'da devrimci bir dönüşüm, yani 1789’dan 19. yüzyılın 

ortasına, belki de son çeyreğine kadar süren bir dönüşüm çağında yaşıyor ve bütün romanlarının ana teması 

o dönem aslında. Çok da tutucu bir adam onu söyleyeyim, yani aristokrasi yanlısı. Sağcı, bugünün tabiriyle. 

Fakat adamı büyük kılan, o romanlarda gerçeğe öyle bir teslim oluyor ki, bir süre sonra aslında çok da dostane 

olmadığı sömürülen sınıfların hikayesini ayan beyan anlatıyor. Mesela Köylüler romanında aslında köylülerin 

aptallığından, her şeye gaza gelmelerinden bahsetmeye çalışıyor. Fakat köylülerin aristokrasi tarafından nasıl 

istismar edildiği, nasıl sömürüldüğünü anlatmak zorunda kalıyor. Büyük yazarlık bu zaten. 

Romanın yazarı yazması, bu polisiye, cinai romanda da çok geçerli. Çok tutucudur çoğu. Örneğin, 

Agatha Christie’den bahsettik tam bir muhafazakâr. Raymond Chandler, Amerikan polisiyesinde büyük bir 

gerçekçiliğin önünü açmıştır. Büyük Uyku’yu herkese öneririm mesela, dediğim gibi edebi unsurlar açısından 

bile çok büyük bir romandır. Çok tutucudur Chandler, bugünkü Amerikan siyaseti skalasında aslında bir 

Cumhuriyetçi. Ama roman bir süre sonra Raymond Chandler’ın kendisini yazmaya başlıyor. Orada Los 

Angeles gibi, Amerikan tarzı kapitalizmin yarattığı bir cehennemi anlatırken mecburen taraf tutmak zorunda 

kalıyor. Dolayısıyla polisiye bu anlamda yazarından bağımsız bir şekilde aslında toplumsal çelişkilerin ve 

eşitsizliklerin, hakkaniyetsizliklerin bir cinayet kanalıyla eleştirildiği bir düzlem sunuyor. Sadece cinayet 

kanalıyla toplumsal eşitsizlikleri değil, hukuk sisteminin kendisini de eleştiriyorsun. Oradaki yasal metinlerin 

arkasına ya da prosedürlerin arkasına sığınan ya da anayasa önündeki herkesin eşit olduğuna dair burjuvazinin 

en güdük fakat herkesin bildiği temel ilkesinin arkasına sığınmış ya da sıkıştırılmış eşitsizlikleri de telin etme, 

onları ifşa etme anlamında da polisiye roman çok güçlü bir edebiyat türü. 

Bir tetrarşi üzerine kuruluyor. Bu tetrarşiyi birazdan açıklayacağım bir nedenden dolayı 

vurguluyorum. Mesela 1970’lerde Akba Yayınları vardı. Bir sürü büyük yazarı, cinai türün bir sürü büyük 

eserini onlar çevirmişlerdi. Akba’nın o ünlü klasik serisi dünya cinai roman edebiyatının en güzide eserlerini 

kapsıyordu. Akba serisinden basılan kitapların ortak ve ilginç bir formatı vardı. Kitapların ilk iki sayfasında, 

romandaki kişiler, cinayetin krokisi, temel kanıtlar ve şüpheliler sıralanırdı bir liste olarak. Sanki bir ders 

kitabı aslında bir tarafıyla da. Bu format cinai romanda, okuru kurgunun içine çekebilme, yani bir 

sorgulama/araştırma sürecine davet amacını taşırdı. Her kitabın bir mesajı vardır ama genelde okuyucu pasif 

alıcıdır. Romanın çoğu türünde, elbette okuruz, çok feyz alırız, çok keyif alırız. Bize iyi zaman geçirtir ama 

konunun içine girmeyiz, giremeyiz; biz sadece hayal edebiliriz. Fakat ilk defa cinai roman okuru kurgunun 

içine çeker. Cinayeti çözmeye davet eder. “Katil uşaktı, katil hizmetçiydi.” deriz ya hani, dalga geçmek, 

karikatürize etmek için. Aslında onun bir gerçekliği var tabii. Çünkü okur başka hiçbir türde bu kadar içeri 

çağırılmaz. 

Bir kere tetrarşinin en önemli boyutu okuyucu. Yani bir dörtleme üzerinedir. Bu dörtleme bir 

tarafında katili, bir tarafında dedektifi, bir taraftan cinayetin kendisini ve bir tarafında da okuru barındırır. 

Hukukla ilişkisi de her boyutta yeniden şekillendirilir. Örneğin dedektifin hukuk sistemiyle ilişkisi farklıdır. 

Cinayetin hukuk sistemiyle ilişkisi farklıdır. Neden farklıdır? Örneğin yüz, yüz elli yıl önce kanıt olarak kabul 

etmediğimizi artık kanıt olarak kabul ediyoruz. Ya da işte bu CSI [Crime Scene Investigation – Olay Yeri 

İnceleme] Miami gibi dizileri seyrettiyseniz, olay yeri inceleme hikayesi örneğin dedektiflik ya da cinai romana 

farklı bir boyut katıyor. Erken dönem cinai romanda olay yeri inceleme gibi bir mefhum yoktu bir kere. 

Dolayısıyla o dönemde kanıt toplamanın kendisi de zaten çok afaki bir şeydi. Hukuk sisteminin müdahil 

olduğu bir süreç değildi. Halbuki şimdi biliyorsunuz kanıtın nasıl toplanacağı bile hukuk ile 



Serdal Bahçe ile Söyleşi 

 

  169 

 

düzenlenmektedir. Her şeyi biz kanıt olarak kabul etmiyoruz, ya da hukuk dışı yollarla elde edilmiş bir kanıtı 

bile kanıt olarak kabul etmiyoruz. Erken dönem polisiyede böyle hassasiyetler yok. 

Okurun kendisinin işin içine bu kadar davet edilmesi, cinai romanı tabii diğer türlerden tamamen 

farklılaştırıyor. Okur kitlesi başka hiçbir türde olaya bu kadar dahil edilmiyor, zaten bunu rakamlardan da 

görüyorsunuz. Satış rakamlarına bakarsanız hala en çok satan tür budur. 1950’lerden bu yana yapılan dizilerin 

çok büyük bir kısmı, önemli bir kısmı, cinai roman kurgularına dayanır. Her zaman satan bir hikâyeden 

bahsediyoruz. Dolayısıyla okur nezdinde de zaten alıcısı çok fazla. 

Fakat okurun kendisini cinai romanın içinde bulmasının iki nedeni var: Bir tanesi, bu türün doğum 

şartlarıyla ilgili bir şey. Cinai roman altıncı sayfa gazete haberlerinden doğuyor. İngiltere'de 19. yüzyılın son 

çeyreğinde cinayet haberlerinin çeşitlenmesinin ve anlatılış tarzının belirli bir okur kitlesine hitap ettiği ve bu 

okur kitlesinin de giderek büyüdüğü ortaya çıkıyor. İngiltere bir eğitim reformu yaşıyor ve ev kadınları da 

çok hızlı bir şekilde okuma-yazma, öğrenme sürecine giriyor. Bu altıncı sayfa haberlerinin özellikle ev 

kadınları tarafından okunduğu bilinmektedir. Daha doğumunda kadının çok etkisi var yani türün, onu 

söyleyelim. Bu haberleri yazanların içinden sonra cinai romanların büyük yazarları çıkacak. Öncelikle ev 

kadınlarının çok ciddi bir okuyucu kitlesi olduğu ortaya çıkıyor. Dahası, kadınların okur olarak egemenliği, 

kadınların yazar olarak egemenliğini yaratıyor.  Agatha Christie gibi kadın yazarlar çok baskın hale geliyor. 

Detaylara verilen dikkat, dedikodunun önemi, gündelik hayatın dokusuna yönelik erkeğin 

gösterebileceğinden daha fazla merak göstermek; cinai roman böyle bir merak öbeğinin ortasında doğuyor. 

Böylece bu türden merakın nasıl tatmin edilebileceğini bildiği için kadın yazarlar biraz daha öne çıkıyor.  

Sosyolojik bir zorunluluk olarak gelişmiş bir kapitalist toplumda hanelerin ve bireylerin çok büyük 

bir kısmı ücretli ve maaşlılardan oluşuyor. Dolayısıyla, yazarı açısından söylüyorum, istediğin kadar sağcı, 

tutucu, muhafazakâr, liberal ol. O kitlenin gündelik kaygılarını da kurgunun içine işlemek zorunda kalıyorsun. 

Çünkü çok kitlesel bir edebiyat türü hakikaten. Yüzyılda en çok satan kitaplara bakarsanız, içlerinde çok 

sayıda Agatha Christie romanı da var. Bütün dillere çevrilmiş. Arthur Conan Doyle ve Sherlock Holmes var. 

Hiç eskimiyor, hiç bıktırmıyor. Tahminen bizden bin yıl sonra da tekrar tekrar yeniden çekilecek, tekrar 

tekrar kullanılacak kurgular. 

Okur tabii zaman içinde çok değişiyor. Entelektüel kesimler başta bu edebiyata söylediğim 

nedenlerden dolayı çok uzak kalıyorlar. Okur kitlesi başta tabii ki daha çok çalışan sınıflardan, yani eğitim 

almış çalışan sınıflardan oluşuyor. Ama zaman içinde entelektüel kesim bunun ayrıcalıklı bir tür olduğunu, 

zannedersem, keşfediyor. Yavaş yavaş buna ısınıyor. Hatta aynı zamanda bunun kuramı ve eleştirelliğiyle 

ilgili de ciddi bir temaşa tutturuluyor. Mesela burada çok ciddi hukukçular var. Tahminen karşılıklı bir 

etkileşim var. Dolayısıyla artık entelektüel kesimler ve gruplar açısından da bu ön yargı biraz yıkılıyor. Hayırlı 

da oluyor. 

Başta kadınların çok egemen olduğu bir okur kitlesi, daha sonra çok kitleselleşiyor. Tabii bu 

kitleselleşme sürecinde 1940’ların ikinci yarısında özellikle televizyonun girmesi ve sinemada özel bir genre 

[tür] olarak ortaya çıkmasının çok önemi var. TV ve sinema ile etkileşim çok karşılıklı. Bu karşılıklı ilişkide 

bir süre sonra görsellik daha belirleyici oluyor. 1950’lerden sonra. Cinai romanların kendisi senaryolaşmaya 

başladı. Hâlbuki görsel olanla yazılı olan arasında tabii ki çok büyük bir makas var. Yazılı olanın kendisini 

giderek görsel olana uydurmaya çalışması, kapitalist kültür endüstrisiyle ilgili bir şey. Büyük cinai roman 

yazarları aynı zamanda acayip para kazanıyor. Mesela Tess Gerritsen diye bir yazar var. Kadın bir taraftan 

önemli bir senaryo yazarı, yazdığı romanları sürekli dizi yaptırıyor orada burada. Dolayısıyla görselliğin 

kendisinin de artık yozlaştırdığı bir türle karşı karşıyayız. Senaryo gibi yazmaya başladılar. Halbuki 

senaryonun kendisi ayrı bir teknik içeriyor ve bu teknik aslında cinai romanın aşina olduğu kurguya çok da 

uygun olmayabilir. Senaryo roman değildir. Başka bir teknikle yazılan başka bir şey o. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

170   

 

Hukukla ilişki konusuna dönecek olursak, hukuk sisteminin birtakım fonksiyonları var. Bir tanesi, 

özgürlüğün sınırlarının çizilmesi. Yani o anlamda kamusal bir işlev yerine getiriyor. İkincisi caydırıcılık. 

Üçüncüsü cezalandırma özelliği değil mi? Polisiye roman aslında bütün bu farklı fonksiyonların her biri 

açısından farklı bir tema yaratıyor. Fakat bu tabii ki yazarlarının ilgi alanından da kaynaklanan bir şey. 

Bunların büyük bir çoğunluğu hukukçu değil. Aralarında tek tük hukukçu var. Her meslekten var, doktor 

var, dişçi var, coğrafyacı var ama pek az sayıda hukukçu var. Dolayısıyla polisiye roman yazarlarının hukuk 

sistemiyle ilişkileri biraz daha cahil cesaretine benziyor. 

Fakat savaş sonrasında [1945 sonrası] özellikle gelişmiş kapitalist dünyada şirket hukukunda, ticari 

hukuktaki gelişmeler, oradaki çeşitlenme, kapitalist toplumun gündelik hayatındaki büyük bir kompleksite 

artışı, bir tarafıyla, gizli olarak polisiye romanın içine giriyor. Örneğin son kırk yıldır artık şirket hukuku ve 

ticari hukuk temaları cinai roman kurgusunda çok baskındır. Bir tür komplovari bir mantıkla hukukun 

girintilerinin ya da deliklerinin bir tema haline getirildiği bir polisiye roman türüyle karşı karşıyayız. 

Dolayısıyla okur kitlesi aynı zamanda meslek grupları anlamında da çok genişliyor. Kısacası okur bütün bu 

edebi türün gelişiminde çok önemli. Başka hiçbir edebi türde olmadığı kadar önemli bir faktör. 

Bu tetrarşinin en önemli unsurlarından bir tanesi ikinci ayak, cinayetin kendisi. Diğer ayaklar ise 

dedektif ile katil. Bu dört ayağın hepsi de kapitalizmin kendisiyle birlikte çok değişim gösteriyor. Cinayetin 

kendisi bu olayın ana boyutu. Bir bedeni, bir yaşamı ortadan kaldırmak kendi başına dehşet verici bir olay.  

Kapitalizmle cinayetin ve onun hukuksal boyutunun çok değiştiğini söylemek mümkün. Feodalizm ve diğer 

kapitalizm öncesi toplumlarda cinayetin kendisi aslında çok sıradan bir şey. Tahtı ele geçirmek için 

öldürüyorsun. Başkasının topraklarını ele geçirmek için öldürüyorsun. Haydutluk sürecinde öldürüyorsun, 

babanı öldürüyorsun, kardeşini öldürüyorsun. Ölüm feodal bir toplumda çok sıradan bir şey. Dolayısıyla 

bedenin kendisi çok çabuk harcanabilen bir şey ve bunu engelleyecek bir hukuk da yok. Tabii ki bir feodal 

hukuk var, feodalizmin kendisi aslında hukuki bir sistem ama bu hukuki sistem tam tersine bunu 

meşrulaştırıyor. Mesela Fatih'in [Sultan Mehmet] ünlü yasası var ya, Osmanlı’da,  en büyük çocuk tahta 

geçtiğinde ötekilerin öldürülmesi. Diğer şehzadelerin ortadan kaldırılması hukuk aslında. Kısacası kapitalizm 

öncesi toplumlarda cinayetin kendisi hukuk anlamına geliyor. Yani tahtı, hanedanın devamını garanti altına 

almak adına bulabildiği bir yol bu. Vahşi mi? Vahşi. Gaddarca mı? Gaddarca. İnsanlık dışı. Yani 

kundaktakinden yetişkinine kadar hepsini öldürüyorsun. Bir tane şehzade kalıyor. Sırf devamı sağlayabilmek 

açısından. 

Tabii bunlara cinayet denmiyor, onu da söyleyeyim. Cinayetin ne olduğunun tanımlanması hakikaten 

kapitalizmin yarattığı hukukla mümkün oluyor. Bir beden ortadan kaldırılacaksa, bu türden bir şiddeti 

gösterebilme yetisinin sadece devlete vakfedilmesi, bireylerin elinden bu gücün alınması kapitalizmle birlikte 

gelişen bir şey. Bu da kara kaşımız, kara gözümüz için olmuyor. Tabii ki bedenin kendisinin aynı zamanda iş 

gücünün taşıyıcısı, sermayenin nesiller arası aktarıcısı olduğu anlaşılınca insan bedenini ve yaşamını korumak 

önemli oluyor. Elbette ki Fransız Devrimi’ndeki, Amerikan Devrimi’ndeki insan hakları odaklı mücadeleyi 

küçümsemiyoruz. Her insanın yaşam hakkına sahip olmasının norm haline gelmesi sermayenin toplumunda 

bedenin önemi anlaşılınca mümkün olmuştur. İnsanın kendisi bir asset, bir varlık, her insan bir taşıyıcı aslında. 

Dolayısıyla kapitalizmin böyle bir muhasebatı var. Nitekim cinai romanda en erken dönemde, aslında tam 

da bu nedenlerden dolayı beden, servet ile mülkiyetin aktarıcısı ve taşıyıcısı olarak resmediliyor. Cinai 

romanda erken dönem, mesela İngiliz polisiyesinde Sherlock Holmes'teki hikayelerin çoğunda bütün cinai 

hikâye, servet ve mülk açlığından kaynaklanıyor. Kadın, buna bir önemli boyut olarak bazen giriyor. Aşk 

meseleleri. Ama o çok daha ikincil.  

Dolayısıyla cinai roman tarihçileri, rasyonel cinayet ile irrasyonel cinayet arasında bir ayrım yapıyor. 

Rasyonel cinayet, rasyonel bir hedefi olan cinayet: Servet, mülk, güç, siyasi güç gibi. Kapitalist rasyonalite 

aslında rasyonelleştirilmiş irrasyonalitedir (bunu galiba Marcuse söylemişti). Erken dönem polisiyede ağırlıklı 



Serdal Bahçe ile Söyleşi 

 

  171 

 

olarak cinayeti motive eden unsurlar genellikle servet, mülk, güç gibi kapitalist rasyonalitenin öne çıkardığı 

unsurlar. Dolayısıyla çok sınıfsal bu anlamda. Zincirlerinden başka kaybedecek bir şeyi olmayan işçi sınıfı o 

anlamda cinai romanın kahramanı değil. Tarihi yok onun. Tarihi olmayanın cinayeti, canisi de olmuyor. 

Mesela Orta Çağ tarihinde, serfler birbirlerini öldürmüyorlar mıydı? Bilmiyoruz. Ya da köleler birbirlerini 

öldürmüyorlar mıydı? Tahminen öldürüyorlardı ama tarihleri yok, tarihleri olmadığı için canileri ve cinayetleri 

de yoktu. Bir kere cinayet ve caninin olabilmesi için tarihi yazanlardan olman gerekiyor. 

Dolayısıyla burjuvazi kendi tarihini yazmaya başladığı andan itibaren cinai roman onun hikayesini 

anlatıyor. Bunun için, bu anlamda düşük bir tür değil, aslında bir hafızayı anlatıyor. Mesela Hercule Poirot 

hikayeleri genelde İngiliz pastoral kasabalarında geçer. Dışarıdan baktığınızda çok düzenlidir bu kasabalar. 

İngiliz pastoral kasabaları gentrynin, aslında İngiliz tarımsal kapitalizmini yaratan sınıfın mekânlarıdır. Onlar 

büyük şehirlerden kaçarlar, her birinin malikâne gibi evleri vardır. Küçük kasabaların ortasında mutlaka bir 

kilise vardır, birkaç tane pub [bar, birahane] vardır, çok düzenli bir hayattır. Sanki kurulmuş bir güvenlik 

alanıdır, ama bir cinayet işlenir. O cinayetin kendisi aslında burjuvazinin kurduğu o düzenin ne kadar ikiyüzlü 

olduğunu gösterir. Alttan alta çürümüştür. Kapitalizm irrasyonel bir sistemdir, [Immanuel] Wallerstein öyle 

der değil mi? Biriktirmek için daha fazla biriktirmeni gerekli kılan bir sistem akıl dışıdır. Daha fazla 

biriktirmek için daha fazla, daha da fazla biriktirmek gerek. Aslında irrasyonel ama rasyonel beklentiler 

yaratıyor. Daha fazla servet, daha fazla mülk gibi. Agatha Christie'nin en temel teması odur. 

Sadece Agatha Christie değil, örneğin Margery Allingham da İngiltere'yi anlatır. Dorothy Sayers da 

İngiltere'yi anlatır. Bu yazarları ya da o dönemi anlatan başka yazarları okuduğunuzda, örneğin Nero Wolfe 

hikayelerini okuduğunuzda, cinayet servet ve mülk sahibi sınıfların cinayetidir. İşçi sınıfının zaten 

kaybedecek bir şeyi yoktur. Kazanacak bir şeyi de yoktur çoğunlukla. 

Bu romanlar yazılırken, kapitalizmin doğduğu kentler, büyük kentler, yani Endüstri Devrimi’nin 

gözde, şık kentleri Manchester, Liverpool, Bristol gibi kentler birer cehennemdi. Kırlardan sürülmüş, 

kentlere gelmiş kocaman bir kitle bu kentleri şişirmişti, zenginlerle fukaralar hala aynı mekânı paylaşıyorlardı. 

Zamanla burjuvazi kendi yaşam alanını ayırmaya başladıkça bu kentler de sınıf ayrımları ölçüsünde mekânsal 

parçalanma süreci yaşadılar. Mesela Türkiye'de biz de aslında kırk, elli yıldır bunu yaşıyoruz. Okullarını 

ayırıyorlar, güvenlikli sitelere gidiyorlar. Ötekileri kentin başka tarafında bırakıyorlar. Bu süreç İngiltere, 

Fransa gibi gelişmiş kapitalist toplumlarda çok erken yaşandı. Yaşam alanları çabucak koparıldı. Hercule 

Poirot’nun güvenlikli pastoral kasabaları sanayileşmenin metropolleştirdiği kentleri işçi sınıfına terk eden 

burjuvazinin yaşama alanıydı. Agatha Christie çok sağcı, çok tutucu bir yazardır, yine de bu kasabalardaki 

cinai hikâyeyi anlatır. Burjuvazi failin ta kendisidir ve motivasyonu da bir hayli rasyoneldir. 

Cinayetin motivasyonu savaş sonrası dönemde ve daha baskın olmak üzere yeni liberal dönemde 

giderek irrasyonelleşmeye başladı. Örneğin Kuzuların Sessizliği bu irrasyonalitenin dışavurumunun 

zirvesidir. Cinai roman artık neden olmadan yani fiziksel, ekonomik, rasyonel bir neden olmadan, 

psikosomatik rahatsızlıklardan dolayı, göçmen düşmanlığından, kadın düşmanlığından dolayı işlenmiş 

cinayet temasını daha öne çıkardı. Kapitalizmin kendisiyle birlikte, cinai roman da değişti, dönüştü. 

 

Türkiye’de böyle bir kurgu gücünün olmamasını kapitalizmin azgelişmiş niteliğine 

bağlayabilir miyiz? Farklı bir toplum yapısı… 

Türkiye kapitalizmi gelişkin bir kapitalizmin bütün çelişkilerini barındırıyor. Artık eksik olan bir 

şeyimiz yok. Bizdeki eksiklik ne? Örneğin bir tür eşitsiz gelişme mi?  Marx şöyle bir imada bulunur Klasik 

Alman Felsefesi için: “Bu gelişmişliğin değil, azgelişmişliğin göstergesidir. Almanya başka şekilde (siyasi, 

ekonomik) kendini ifade edemediği için Klasik Alman Felsefesi ortaya çıktı. Fransızlar gibi devrim 

yapabilselerdi belki Klasik Alman Felsefesi olmayacaktı.” Ahmet Hamdi Tanpınar'ın kurgu gücünü ya da 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

172   

 

Reşat Nuri'nin kurgu gücünü eleştirecek ya da onları küçümseyebilecek biri olduğunu zannetmiyorum. Ama 

polisiye çok spesifik şartlarda gelişiyor. Mesela Amerika'da hukuk sistemine karşı güvensizlik, İngiltere'de 

Endüstri Devrimi’nin yarattığı, aslında Charles Dickens’ın gözümüzün içine soktuğu çelişkilerin bir türlü 

giderilememesi, Fransa'da bir kamusal tercih, merkezi devlet sorunları; tüm bunlar cinai romanı beslediler. 

Her çelişki farklı bir girdi yarattı. Türkiye'de ise ilginç bir şekilde bir kurgu eksikliğimiz var. Yani polisiye 

aslında kurgunun gelişkin olduğu yerlerde ortaya çıkan bir şey. Bunu önce koymak gerekiyor. 

Türkiye'deki kurumsal, hukuksal gelişmelerin de bununla ilgisi var. Bizde özel dedektiflik yasası diye 

bir yasa çıkmıştı galiba. Avrupa ülkelerinde özel dedektiflik gerçekten var. Şimdi Türkiye'de var mı, 

Osmanlı’da var mı emin değilim. Şart dediğimiz biraz da böyle şeyler. Ya da ceza hukuku, onun üstüne ne 

kadar derin inceleme yapıldı çok emin değilim, Fransa'da çok önemli bir tartışma konusu. Sadece Fransa'da 

değil, diğer gelişmiş ülkelerde de önemli bir tartışma konusu. Hukuk üzerine, akademik dünyanın kendisi de 

bir girdi sağlıyor ve adı geçen ülkelerde cinai roman bu girdiyi kullanıyor. İngiltere'de Sherlock Holmes 

yazılıyor, Arthur Conan Doyle yazarken muazzam verimli bir ortamdan yararlanıyor. İngiltere'de 19. yüzyılın 

son çeyreğine, akademik düşünsel dünyaya baktığınızda büyük düşünsel ve siyasal tartışmalar var. 

“Emperyalizm gerekli mi?”;  bunu tartışıyorlar mesela. Darwin'in kitabı artık iyice ünlenmiş, evrimin kendisi 

üzerine muazzam tartışmalar var. Dolayısıyla, ben sevmiyorum o kavramı ama kullanalım, bir habitus var, 

cinai romanın besleneceği ve mayalanacağı bir ortam var. 

Türkiye bu anlamda çok geriden takip ediyor. Bunu kabul etmek gerekiyor. Evet, Tanpınar’ımız, 

Reşat Nuri’miz var. Yakup Kadri’miz var, doğru. Ama bu isimleri öne atan gelişme çok derin miydi? Cinai 

romanın beslenebileceği bir ortamı yaratabilecek kadar güçlü müydü? Çok emin değilim. Elbette ki 

kapitalizmimizin az gelişmişliğiyle ilişkisi var ama kurgu gücümüz de çok gelişkin değil. Bu tabii geçmişle de 

ilgili bir şey. Bu ülkede cinai ve polisiye roman yazarlarının sayısı giderek artmakta. Ama Batı’daki 

örnekleriyle karşılaştırdığınızda hala kurgusal olarak çok geriler. Büyük eksiklikleri var.  En büyük sorun bir 

edebi kurgu eksikliğimiz. Bunu da aşabilir miyiz? Çok emin değilim. Çünkü polisiye gelişkin bir edebi kurgu 

istiyor bir taraftan. 

 

Hocam peki hukuk eleştirisini nasıl konumlandırıyorsunuz? Özellikle kapitalist gelişme 

bağlamında nereye oturuyor? 

Hukuk sistemine dönecek olursak şunu söylemek mümkün, Amerikan polisiyesi İngiliz 

polisiyesinden biraz farklı gelişiyor. Onun nedeni de çok tarihsel. Çünkü İngiliz kapitalizmi bir öncü, bir 

lider. 16. yüzyılda mayalanmaya başlıyor, 19. yüzyılın ortasında bir Sanayi Devrimi ile bütün zincirleri 

koparıyor. Dolayısıyla bir mayalanma ve yavaş gelişme sürecinin öncesinde iki yüz, üç yüz yıllık bir hazırlık 

dönemi de var. Amerikan kapitalizmi öyle değil. Amerikan kapitalizmi bir tabula rasa [boş levha] üzerine 

kuruluyor. Yani Avrupa'da kapitalizmin feodalizm ile mücadele etmesi, geçmişin bütün zincirlerini kırması, 

geçmişin bütün alışkanlıklarını kırması, bütün kurumlarını kırması, bütün yaşayış şeklini kırması gerekiyor. 

Amerika'da bir beyaz sayfa üzerine, boş bir kıtada sıfırdan kapitalizmi hızla kuruyorsun. 19. yüzyılın başından 

itibaren, hakikaten pür bir kapitalist toplum kuruyorsun. Fakat kuruluş aşamasında bir kamusal düzen yok. 

Hukuk sistemi çok gelişkin değil, bölgesel olarak parçalanmış bir içsel yayılma söz konusu. Her birinde farklı 

hukuk sistemi var ama her bir bölgenin hukuk sisteminin ortak bir yanı var; Amerikan hukuk sistemi 

hakikaten güçlüyü koruyan bir hukuk sistemi olarak kendini var ediyor. Bu niteliğini Western filmlerden bile 

anlıyorsunuz. Yani her bölgesel hukuk sistemi, büyük baş hayvan yetiştiricilerini koruyan, büyük zenginleri 

koruyan bir hukuksal anlayışın egemenliğinde. Dolayısıyla Amerikan polisiyesi daha baştan kendi hukuk 

sistemine karşı bir nefretle doğuyor.  



Serdal Bahçe ile Söyleşi 

 

  173 

 

Dedektif ilginç bir karakter. Tetrarşide ikinci adımdır. Bazıları avukattır, mesela Perry Mason vardır 

Erle Stanley Gardner’ın. Bir avukattır, olayın hukuki boyutu içinde yer alır fakat aynı zamanda gizemi de 

çözer. Çünkü her cinayet bir gizemdir aynı zamanda. Perry Mason romanlarında olağanüstü bir Amerikan 

hukuk sistemi eleştirisi vardır. Bence akademik hukuk kitaplarından daha derinlikli, daha vurucu bir hukuk 

sistemi eleştirisi vardır. Çaresiz bir şekilde. Dolayısıyla Amerikan polisiyesi, kuruluşundan par excellence [en 

üstün şekilde], sui generis [kendine has], doğası gereği hukuk sistemi düşmanı bir formasyonla doğuyor. O 

nedenle Amerikan polisiyesinde hukuk sistemi, genelde suçluyu götürüp kolayca teslim ettiğiniz ve gerisine 

bakmadığınız bir sistem değil. Mesela İngiliz polisiyesinde Hercule Poirot’nun ya da Bayan Marple’ın ya da 

Nero Wolfe’ün işi suçlu teşhis edilince biter. Hikâye de orada biter. Çünkü orada artık İngiliz hukuk 

sistemine karşı muazzam bir güven vardır. “Suçun hak ettiği ceza mutlaka verilecektir.” güveniyle hikâyeyi 

bitirmek normaldir. Amerikan polisiyesi öyle bitmez, bitemez. İngiliz polisiyesinde o güvenli toplum, 

cinayetle dengesi bozulmuş toplumdur. O dengenin yeniden kurulması için de katilin teşhis edilmesi ve ele 

geçirilmesi yetiyor. Amerikan polisiyesinde katili teşhis etseniz, hatta ona ceza verseniz de denge yeniden 

kurulamıyor. Sistemin kendisine karşı muazzam bir güvensizlik, siyasi sisteme karşı güvensizlik var, hukuk 

sistemine karşı güvensizlik var. Bu tarafı çok önemli. Bu nedenle Amerikan polisiyesindeki dedektif-avukat 

ikilisi çok ilginç bir ikilidir. 

Dedektifi belki katille karşılaştırarak konuşmak lazım. Bu, tetrarşideki iki temel unsur. Keza her ikisi 

de yine kapitalizmdeki siyasi, ekonomik değişimlerle birlikte sıkı bir şekilde değişmiştir. Hukuk sistemindeki 

değişikliklerle her ikisinin kurgusu da dönüştü ve yeni bir forma kavuştular. Mesela hukuk sistemindeki ve 

kamu hukukundaki değişiklikler, Kıta Avrupası’nda bağımsız dedektifi romanlarda bile ortadan kaldırmıştır. 

Artık modern Avrupa cinai romanlarında polis müfettişi vardır. Yani Hercule Poirot gibi, Sherlock Holmes 

gibi bağımsız dedektifler artık yok. Kamusallık, devlet mekanizmasındaki, polis gücündeki gelişim artık özel 

dedektifi neredeyse işlevsiz hale getiriyor. Neden? Çünkü özel dedektif, Hercule Poirot mesela, olay yerine 

ilk anda girebiliyor. Kapalı oda cinayeti; biri öldürülmüş, cam, kapı kapalı, pencere kapalı ama adam göğsüne 

ok yemiş. Olay yerine ilk girenlerden biri Hercule Poirot. Şimdi herkes biliyor, artık modern ceza, hukuk ve 

güvenlik sistemine göre Hercule Poirot ilk girenlerden olamaz. Olay yeri inceleme girer önce olay yerine. 

Bakın bu polisiyeyi de giderek değiştiriyor. 

Dedektif buradaki en önemli unsurlardan biri. Neden? Katille karşılaştırarak söylüyorum, 

dedektifler toplum dışı. Dışsal, yani dışsallık tanrısallık anlamına gelmez. Bir tür aşkınlıktan da 

bahsetmiyorum. Toplumsal olamama, toplumun dışında olma anlamında yalnızlık, dışsallığı yaratmaktadır. 

Bu önemli. Sherlock Holmes, kokain kullanan, tümevarımcı bir mantıkla çalışan, evin içinde sürekli deneyler 

yapan, topluma hiç bulaşmayan, toplum dışı bir yaratıktır. Hercule Poirot, İngiltere'ye ışınlanmış bir Belçikalı 

dedektif, sürekli bıyıklarını briyantinle düzeltmeye çalışır. Toplumun içinde değildir. Zaten iyi bir dedektifin 

toplumun dışında durması gerekir. Büyük dedektiflerin hepsi toplumun dışında, sınıflar üstüdür. Çünkü 

herhangi bir sınıfın olağanüstü çıkarlarına kapılmadan olayın üstüne soğukkanlı bir bakışla gitmesi gerekir. 

Onun için dışsaldır. 

Mesela bu da değişiyor. Modern polis müfettişi böyle dışsal değil. Çünkü modern polis müfettişi 

kamu görevlisi, yani bir emekçi aslında. Şimdi bu, dengeyi bozuyor. Polisiyenin rengini de değiştiriyor. Bu 

dönüşüm çok önemli. Buradaki dönüşümdeki en önemli adımlardan bir tanesi herhalde Georges 

Simenon’un Maigret serisi. Maigret, bir Fransız polis müfettişi. Bütün cinai roman tarihindeki bence en 

görkemli dedektiflerden bir tanesi, kurgu açısından önemli kırılma noktalarından. Maigret, bağımsız 

dedektifin yok olduğunu gösteriyor. Artık prosedürlere, soruşturma tekniklerine, neyin kanıt olacağına dair 

tanımlamalara muhtaç, avukat baskısına açık bir kamu görevlisi ortaya çıkıyor. Şimdi bu bir dönüşüm. Neden 

bir dönüşüm? Çünkü artık emekçi dedektifler, doğrusu dedektif değil de polis müfettişleri ortaya çıkıyor. 

Çok ilginç bir şekilde yine polisiye bir sınıfsallığa teslim oluyor. Bu kamu görevlilerinin hem devlete hem de 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

174   

 

zengin sınıflara yönelik bitmeyen bir içsel tepkisi var. Hem devlete hem de mülk sahibi, servet sahibi sınıflara. 

Kamu görevlisi polisler aynı zamanda bir sınıfsal tepkinin de ifade ediliş tarzı haline geliyor. Dolayısıyla 

dedektif dışsal, donuk bir yaratık değil. Evet, görünüm öyle ama kapitalizmle birlikte onun da içeriği çok 

değişiyor. Artık geldiğimiz noktada örneğin, polisiye edebiyatında kimse Nero Wolfe gibi bağımsız, ya da 

Lord Wimsey gibi amatör dedektifi merkezine alan kurgularla yazmıyor. 

Bunun tabii, bilim ve teknikle de çok alakası var. Mesela erken dönem polisiyede dedektifler bilimsel 

gelişmelerle çok haşır neşirler. Hakikaten Sherlock Holmes’a baktığınızda kendi evinde kimyasal deneyler 

yapıyor. Bitki klasifikasyonuna, elementel tabloya bakıyor. Tüm bunları kavrayabilen, bütün bunları 

kullanabilen bir dedektiften bahsediyoruz. Modern dedektif bu değil tabii ki. Modern polis müfettişi bunların 

hiçbirinden anlamaz tahminen. Dolayısıyla bilimle ilişkileri de artık işi uzmanlarına, olay yeri inceleme, 

parmak izi uzmanlarına bırakmaya evriliyor. Hatta polis müfettişlerinin karmaşıklaşan hukuk sisteminden 

bir şey anlamamaları nedeniyle her polis departmanının hukuk danışmanı var. 

Daha da ilginci katil tabii ki. Katilin dönüşümü. Erken dönemde, Agatha Christie'nin pastoral İngiliz 

kasabalarında aslında bütün katiller saygı değer kimseler. Sonunda o ortaya çıkıyor. Cinai romanda katil 

toplumun içinde, ama görünmeyen biri. Her an her yerde olabilir, hiçbir yerde olmayabilir. Bir tür tanrı, 

boşlukta materyalize olabilir. Aslında kapitalist bir topluma yönelik temel eleştirinin odak noktası da katil. 

Katil, hangi motivasyonla, hangi erişim olanağıyla, hangi araçlarla bu işi yapıyorsa bir toplumsal eleştiriye 

dönüşen bir kurgu haline geliyor. 

Erken dönemde karmaşık cinayetler, kapalı oda cinayetleri, zehirlemeler; tüm bunlar aslında oldukça 

maliyetli, kısacası o dönemde fukaralar katil bile olamıyorlar. Baktığınızda katil doğal olarak zenginlerden 

geliyor. Çünkü komplike bir cinayeti planlamanın kendisi de masraflı bir şey. Zehir bulacaksın, mekânı 

yaratacaksın, o kurguyu yaratacaksın. Şimdi bu fukara emekçilerin yapacağı şeyler değil tabii. Hele o tarihte 

mekân bulmak, yani kurbanı barındıran ama yanıltıcı ipuçlarını da barındıran büyük bir konut emekçilerin o 

tarihte hayal edebilecekleri bir şey değildi. Zaten berbat fakirhanelerde üst üste yaşıyorlardı. Sanayi Devrimi 

henüz yeni bitmişti. Berbat bir konut stokuyla karşı karşıyalar. Mekânı kurgulamanın kendisi de ekonomik 

güç istiyordu. 

Ama bu giderek değişiyor. Araba bagajlarından çıkan, çöp kutularından çıkan cesetler bu katil 

siluetinin de halklaştığını gösteriyor. Katildeki dönüşüm burada toplumdaki dönüşümü anlatıyor. Erken 

dönemde gözü hep yukarılarda olan, hırslı, zaten kendisi de servet ve mülk sahibi olan kimseler katil namzeti 

oluyorlardı. Ya da hakikaten buna erişimi olabilecek siyasi güce sahip kimseler bir temel katil motifi olarak 

ortaya çıkıyorlardı; son dönemde herkes katil olabilmektedir. Çünkü herkes kaybediyor, yeni liberalizmde. 

Tess Gerritsen’in katilleri genelde doktorlar oluyor. Aslında Amerika'da doktorlar en çok kazanan meslek 

grubu. Ama hayat o kadar yalnızlığa, rekabet duygusu o kadar eziklik duygusuna itiyor ki insanları, oradan 

psikosomatik olarak delirmiş bir katil çıkıyorlar. 

Neticede başta söylediğimle bitireyim. Cinai roman iyi ve estetik bir türdür. Reklamını yapmak 

anlamında olmasın. İyisini seçtiğinizde keyifle okunan bir tür. Fakat sadece boş zaman geçirme kaygısıyla 

okunacak bir tür değil. Bunun iyi örnekleri, bir toplumsal sağduyu ve eleştiri olanağı sunuyor. Hukuk disiplini 

açısından da çok olağanüstü doneler sunuyor. Bu türün yaratıcıları hukuk konusunda çok bilgisizler, doğru. 

Ama yarattıkları edebi külliyatta hukuk sisteminin kendisine yönelik çok ciddi eleştiriler var. Kısacası şöyle 

diyerek bitireyim. Artık yüz elli, yüz yetmiş yıla yaklaşık bir tarihe sahip, bazı örnekleri çok kaliteli olan bir 

edebiyat türüyle karşı karşıyayız. Ben tavsiye ederim, teşekkür ediyorum. 

 

Hocam, sorularımızı cevaplayarak değerli görüşlerinizi bizimle paylaştığınız için çok 

teşekkür ederiz. Saygılarımızı sunuyoruz.  



 

 

 




