
KAMU Hukuk ve Yönetim   
Cilt: 2 Sayı: 4 Aralık 2025 

PUBLIC Law and Administration 
Volume: 2 Issue: 4 December 2025 

 
ARAŞTIRMA MAKALESİ  

HAKEMLİ 
Geliş Tarihi: 11.11.2025 

Kabul Tarihi: 11.12.2025  

   

 
 
Bu makale en az iki hakem incelemesinden geçmiştir.   
This article has been reviewed by at least two referees. 
DOI: 10.5281/zenodo.18429492 

126 

Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma:  

Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

  

A Comparison in the Context of Sociology and Law Disciplines:  
Maurice Hauriou and Ziya Gökalp 

 

Soner Kavuncuoğlu, Dr., Eposta: sonerrkavuncuoglu@gmail.com, ORCID: 0000-0001-6638-2257 

 

ÖZ 

Bu çalışma, çağdaş iki bilim insanının hukuk ve sosyoloji disiplinlerini ortak kesen yaklaşımlarını karşılaştırmalı bir 
şekilde incelemektedir. Bu karşılaştırma, Toulouse Hukuk Okulu’nun en önemli temsilcisi olan Maurice Hauriou’nun 
(1856 – 1929) Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından biri olan “Fikir Unsuru” ile Türkiye’de sosyoloji disiplininin 
önemli isimlerinden biri olan Ziya Gökalp’in (1875 / 1876 – 1924) “Mefkûre” kavramları aracılığıyla yapılmaktadır. 
Çalışmanın iki temel amacı vardır: Birincisi, Gökalp’in mefkûre kavramını kullanırken etkilendiği Fransız sosyoloji 
ekolleri incelenerek kavrama yüklenen anlam yelpazesini tespit etmektir. İkincisi, Gökalp’in mefkûre kavramını, Fransız 
hukuk ve yönetim bilimleri alanında önemli bir yere sahip olan Kurum Teorisi’nin “Fikir Unsuru” ile karşılaştırarak 
incelemektir. Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından olan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” 
kavramını karşılaştırarak incelemenin iki önemli katkısı vardır: Birinci katkı, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını, sosyoloji, 
hukuk ve yönetim bilimleri alanına yönlendirerek ele almaktır. İkinci katkı “Mefkûre” kavramını, sosyoloji, hukuk ve 
yönetim bilimleri disiplinleri çerçevesinde ele alarak Türkiye Cumhuriyeti’nin modern ulus-devlet şeklinde oluşum ve 
inşa sürecini açıklayan bir analizi birimi haline getirmektir. Sonuç olarak, Gökalp’in “Mefkûre” kavramının somut 
tarihsel koşulları açıklayıcı potansiyeli, Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin kurucu unsurlarından biri olan “Fikir Unsuru” 
ile karşılaştırıldığında açık ve belirgin hale gelmektedir. 
 

Anahtar sözcükler: Maurice Hauriou, Kurum Teorisi, Ziya Gökalp, Mefkûre, Modern Ulus-Devlet. 

ABSTRACT 

This study provides a comparative analysis of two contemporary scholars’ approaches that cut across the disciplines 
law and sociology. The comparison is made through the concepts of ‘Idea Element”, one of the founding elements of 
the Institution Theory of Maurice Hauriou (1856 – 1929), the most important representative of the Toulouse School 
of Law, and ‘Mefkûre’ of Ziya Gökalp (1875 / 1876 – 1924), one of the important names of the discipline of sociology 
in Turkey. The study has two main aims: The first one is to determine the range of meanings attributed to the concept 
by analyzing the French sociological schools that Gökalp was influenced by when he used the concept of “Mefkure”. 
Secondly, to analyze Gökalp’s notion of “Mefkûre” by comparing it with the “Idea Element” of the Institution Theory, 
which has an important place in the field of French law and administrative sciences. Comparing Hauriou’s “Idea 
Element” which is one of the founding elements of Institution Theory with Gökalp’s concept of Mefkûre” has two 
important contributions: The first contribution is to analyze Gökalp’s concept of “Mefkûre” by directing it to the fields 
of sociology, law and administrative sciences. The second contribution is to examine the concept of ‘Mefkûre’ within 
the disciplines of sociology, law and administrative sciences, thereby establishing it as an analytical unit that explains 
the formation and construction process of the Republic of Turkey as a modern nation-state. As a result, the explanatory 
potential of Gökalp’s concept of “Mefkûre” for concrete historical conditions becomes clear and evident when 
compared with the “Idea Element” one of the founding elements of Hauriou’s Institution Theory.  
 
Keywords: Maurice Hauriou, Institution Theory, Ziya Gökalp, Mefkûre. The Modern Nation-State. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  127 

GİRİŞ   

 

  XIX. yüzyıl, tüm dünyada iktisadî, toplumsal, hukukî, kültürel ve dinî konularda önemli 

dönüşümlerin yoğun ve derin bir şekilde yaşandığı yüzyıldır. Bu asırda, sosyal ve beşerî alanlarda yaşanan 

dönüşümleri anlama ve açıklama amacıyla yeni bilimsel metotlar ve yaklaşımlar ortaya çıkmıştır. XIX. 

yüzyılda sosyal ve beşerî bilimler alanında gelişme kaydeden en önemli bilimsel disiplin, sosyolojidir. 

Sosyoloji disiplini, zaman olarak XIX. yüzyıla, mekân olarak Fransa’ya aittir. Bu disiplin, düşünsel kökleri 

yönünden Saint-Simon’a (1760 – 1825) kadar geriye götürülebilmekle birlikte sosyolojinin bir bilimsel 

disiplin olarak kabul edilmesi Auguste Comte (1798 – 1857) ile önemli bir gelişim kaydetmesi ise Émile 

Durkheim (1858 – 1917) ile ortaya çıkmıştır.  

  XIX. yüzyılda sosyoloji disiplininin ortaya çıkışı ve gelişimi hem Fransa’da hem de Fransa ile yakın 

temas halinde olan Osmanlı İmparatorluğu’nda önemli yankılar uyandırmıştır. Sosyoloji disiplinin ortaya 

çıkışı ve gelişiminin, Fransa’daki yankısını iki açıdan değerlendirmek mümkündür: Birincisi, XIX. yüzyılda 

Fransız sosyologlar, sosyoloji disiplininin inceleme nesnesini ve yöntemini tayin ederek disiplinin nesne ve 

yöntem yönünden diğer disiplinlerden farklılığını açık hale getirmişlerdir. İkincisi ise Fransa’da sosyoloji, 

farklı bilimsel disiplinler ile konu yönünden yakın temas hâlinde olmuştur. Bu temasların en zorunun, önemli 

ölçüde tekniğe ve yazılı kurallara bağlı hukuk disiplini ile gerçekleştiği söylenebilir. Fransa’da XIX. yüzyılda 

hukuk ile sosyoloji arasındaki ilişkiyi kendine özgü bir bilimsel yaklaşım ile sentezleyen Maurice Hauriou’dur 

(1856 – 1929). Bu sentezin en somut çıktısı, Kurum Teorisi’nde (La Théorie de l’Institution) görülmektedir. 

Sosyoloji disiplinin, Osmanlı İmparatorluğu’nda bulduğu en önemli yankı ise Ziya Gökalp’in (1875 / 1876 

– 1924)1 düşünceleri ve eserleridir. 

  Bu çalışma, Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” 

kavramını, sosyoloji ve hukuk disiplinleri bağlamında karşılaştırmaktadır. Çalışmanın amacı, Hauriou’nun 

Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” kavramını karşılaştırarak sosyoloji ve 

hukuk disiplinlerini ortak kesen çağdaş iki yaklaşımı analiz etmektir. Çalışmanın birinci bölümünde, 

Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’ye girişi ve bu girişte önemli rol oynayan İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi’nin rolü ele alınmaktadır. Çalışmanın ikinci bölümünde, Hauriou’nun Kurum Teorisi ve teorinin 

tanımlayıcı unsurlarından olan “Fikir Unsuru” incelenmektedir. Çalışmanın üçüncü bölümünde, Ziya 

Gökalp’in “Mefkûre” kavramı incelenmektedir. Gökalp’in “Mefkûre” kavramını oluştururken yararlandığı 

ve takip ettiği Fransız filozoflar ve sosyologlar ile irtibatı gösterilmektedir. Bu bağlamda, Gökalp’in 

düşüncesinde “Mefkûre” kavramına, felsefî ve sosyolojik düşünsel temel oluşturan ana bağlantı noktalarını 

ve bu kavramın şekillenmesinde rol oynayan etkileşim düğümlerini keşfetmek önem taşımaktadır. 

Çalışmanın sonuç bölümünde ise Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in 

“Mefkûre” kavramı karşılaştırmalı olarak incelenmektedir. Bu karşılaştırma, Hauriou’nun ve Gökalp’in 

düşünsel serüvenlerinde kavram setleri ve açıklama biçimleri yönünden benzerlik ve farklılık gösterdiği 

noktaları ortaya çıkarma amacını taşımaktadır. 

 
1 Gökalp’in doğum yılı, 1875 ya da 1876 yılı olarak geçmektedir. Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’nun 1935 tarihli doktora tezinde doğum 

yılı 1875 olarak verilmektedir. Fındıkoğlu’nun farklı yazılarında da Gökalp’in doğum yılı 1935 olarak geçmektedir. Enver Behnan 
Şapolyo da benzer bir biçimde Gökalp’in doğum yılını 1875 yılı olarak işaretlemektedir. O. Tuna tarafından yayımlanan bir makalede 
de Gökalp’in doğum yılı, 1875’tir. Fakat Cavit Orhan Tütengil, Gökalp’in doğum yılının, 1876 yılı olduğunu belirtmektedir. Tütengil, 
“Gökalp’in doğum tarihinin bilgisini Ahmet Cemil’e borçlu olduğumuzu” belirttikten sonra yazar, “1944 yılı önceki yayımlarda 
Gökalp’in doğum gününe dair bilgiler yer almadığı gibi, doğum yılının da genel olarak 1875 olarak kabul edildiğine” dikkat 
çekmektedir. 
Bkz. Ziyaeddin Fahri, Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur l’Influence de la Sociologie Française en Turquie, (Thèse Principale pour 
Le Doctorat Ès Lettres), Imprimerie Berger-Levrault, 1935, s.3; Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Ziya Gökalp için Yazdıklarım ve 
Söylediklerim, Türkiye Muallim Birliği Neşriyatı, İstanbul, 1955, s.114; Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp: İttihat ve Terakki ve 
Meşrutiyet Tarihi, Güven Basımevi, İstanbul, 1943, s.9; O. Tuna, “Ziya Gökalp et Sa Personnalité”, İş: Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat 
Mecmuası, Cilt:9, Sayı: 39-40, 1944, s.52; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp Üzerine Notlar, Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları, İstanbul, 
1956, s.3. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

128   

 

 

1. HAURİOU’NUN KURUM TEORİSİ’NİN TÜRKİYE’YE GİRİŞİ: İSTANBUL ÜNİVERSİTESİ 

HUKUK FAKÜLTESİ 

Fransa’da XIX. yüzyılda hukuk bilimleri alanında (özellikle kamu hukuku ve genel kamu hukuku) üç 

önemli ekol mevcuttur: Maurice Hauriou (Toulouse Ekolü), Léon Duguit (Bordeaux Ekolü) ve Carré de 

Malberg (Strasbourg Ekolü). Bu üç önemli ismin ortak özelliğini, Hauriou’nun oğlu olan André Hauriou 

(1897 – 1973) şu şekilde açıklamaktadır: “Malberg, Duguit ve Hauriou gibi hukukçular her şeyden evvel, 

genel fikirlerin mühendisleriydi (Hauriou, 1966, Av. Pro: V).” Bu genel fikirlerin mühendisleri, hukuk ile 

sosyal ve beşerî bilimler alanında büyük sentez çalışmaları ortaya koymuşlardır. Hauriou, kurumların kökeniyle, 

oluşumuyla ve evrimiyle ilgilenerek hukuk bilimi ile sosyoloji ve felsefe arasında bir köprü kurmuştur. 

Hauriou’nun sentez çalışmalarının en önemlisi, Kurum Teorisi (Müessese Nazariyesi)’dir. 

 Hauriou, Kurum Teorisi’ni oluşturduğu temel makalesini 1925 yılında yayımlamıştır.2 Bu makale, 

Türkçeye 1944 yılında tercüme edildi. Bununla birlikte, Hauriou’nun ismi ve yaklaşımı 1920’li yılların ikinci 

yarısından itibaren Türkiye’de ve özellikle İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğretim üyeleri tarafından 

tanınmaya ve bilinmeye başlamıştı. Bu bağlamda, Kamu Hukuku (Amme Hukuku) alanında Hauriou’nun 

teorisinden yararlanarak Batı Avrupa’da Devlet Teorisi üzerine yoğunlaşan ve eserler üreten Charles Crozat 

(1897 - ?) önemli ve taşıyıcı bir figür olarak görülebilir.3 Dönmezer, “Crozat’nın 1926 – 1969 yılları arasında 

İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde görevlendirildiğini belirterek bu görevlendirme süresi boyunca 

Crozat’nın 1926 – 1944 yılları arasında Amme Hukuku kürsüsünü, 1944 – 1969 yılları arasında ise Devletler 

Hukuku kürsüsünü idare ettiğini ifade etmektedir4 (Dönmezer, 1979, XXIII).” Crozat, Kamu Hukuku’nu 

Devlet Teorisi ekseninde incelerken Hauriou’nun yaklaşımından önemli ölçüde etkilenmiştir. Çünkü Hauriou, 

“Kamu Hukuku’nun Devlet Teorisi’nden başka bir şey olmadığını belirtmektedir (Hauriou, 1916: Pré. V.).” 

Kamu Hukuku (Âmme Hukuku) ile Devlet Teorisi arasında kurulan bağlantının, Hauriou’nun yaklaşımından 

etkilenen Crozat’nın dersleri aracılığıyla İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde geçerlilik kazandığı 

söylenebilir. 

 Hauriou’nun teorisi, Crozat aracılığıyla İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde bilinir hâle geldiği 

sıralarda Dâr’ül-fünûn Hukuk Fakültesi Mecmuası’nın 1927 tarihli 29. sayısında hem Hauriou’nun Précis de 

Droit Administratif adlı kitabına yapılan bir inceleme yazısına hem de yazarın dergiye gönderdiği Hukuk 

Fakülteleri ve Gayeleri adlı makaleye yer verilmiştir.5 Bu gelişmeler, Hauriou’nun 1920’li yılların ikinci 

 
2 Bu makale, La Théorie de l’Institution et de la Fondation (1): Essai du Vitalisme Social adını taşımaktadır. Ayrıca bkz. Maurice Hauriou, 

“La Théorie de l’Institution et de la Fondation (1): Essai du Vitalisme Social”, Aux Sources du Droit: Le Pouvoir, L’Ordre et la Liberté, 
(Supplé: Paul Archambault vd.), Libraire Bloud & Gay, Paris, 1933, ss. 89 – 128. 
3 Ayrıca Crozat’nın ilgili konu hakkındaki eserleri ve bazı makaleleri için bkz. Ch. Crozat, Amme Hukuku Dersleri: I. Cilt (Devlet 
Teorisinin Tarihi), (Çev. Orhan Arsal), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1938; Charles Crozat, Âmme Hukuku Dersleri: II. Cilt 
I. Kısım (Orta Zamanlar), (Çev. Recai G. Okandan), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1944; Charles Crozat, Âmme Hukuku 
Dersleri: II. Cilt, II. Kısım (Orta Zamanlar), İstanbul Üniversitesi Yayınları, İstanbul, 1946; Charles Crozat, “Jean de Salisbury’nin Devlet 
Nazariyesi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 5, 1939, ss.17-32; Charles Crozat, “Ortaçağda Dört Devlet 
Nazariyecisi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 1-2, 1943, ss.61-84. 
4 Crozat’nın 1933 Üniversite Reformu’ndan önce İstanbul Üniversitesi’nde görevlendirildiği anlaşılmaktadır. Widmann, Türkiye’ye 
çağrılan ve “Yurtdışındaki Alman Bilim Adamları Yardım Cemiyeti” aracılığıyla Türkiye’ye gelen Alman bilim insanlarının dışında 
başka yabancı profesörlerin de görevlendirildiğine dikkat çekmektedir. Widmann, bu grupta Charles Crozat’nın da ismini 
zikretmektedir. Dönmezer’in verdiği bilgi, 1926 yılından itibaren Crozat’nın İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde bulunduğu 
yönündedir. Bu durum, Crozat’nın 1933 Üniversite Reformu öncesi Türkiye’de bulunduğu ve ders verdiği çıkarımını 
güçlendirmektedir. 
Ayrıca bkz. Horst Widmann, Atatürk ve Üniversite Reformu, (Çev. Aykut Kazancıgil – Serpil Bozkurt), Kabalcı Yayınevi, 1. Baskı, 
2000, İstanbul, s.98. 
5 Hauriou’nun Précis de Droit Administratif adlı kitabına dair yapılan inceleme yazısı kitabın adını Muhtasar Hukuk-ı İdare şeklinde 
tercüme etmiştir. Bu inceleme yazısında hem Hauriou’nun kısa bir şekilde tanıtılmasına hem de Hauriou’nun yaklaşımını özellikle 
Léon Duguit’nin ve Gaston Jèze’in yaklaşımlarından farklılıklarına yer verilmiştir. Bkz. Dâr’ül-fünun Hukuk Fakültesi Mecmuası, Sayı: 
29, 1927, ss.798-799. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  129 

yarısından itibaren Türkiye’de bilinir ve tanınır hâle geldiğinin önemli göstergeleridir. Sıddık Sami Onar’ın 

(1897 – 1972) 1933 yılında İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde verdiği İdare Hukuku dersinin 

notlarında “Hauriou” adı, tüzel kişilik tartışmalarında görülmektedir. Onar’ın ders notlarında Hauriou’nun 

kurum teorisine (müessese nazariyesi) de değindiği görülmektedir. Fakat, bu ders notlarında kurum teorisi 

doğrudan inceleme konusu yapılmamış, yalnızca kurum teorisinin tanımına ve unsurlarına yer verilmiştir. 

(Onar, 1933: 18-24) Onar, 1934 tarihli İdare Hukuku ders notlarında da Hauriou’nun Kurum Teorisi’ne yer 

vermiştir. (Onar, 1934: 103-109) Her iki ders döneminde de Onar, Hauriou’yu bir başlık içerisinde ele almış, 

fakat Hauriou’nun Kurum Teorisi üzerine doğrudan bir inceleme yapmamıştır. Onar’ın Hukuk İlmini Yayma 

Kurumu etkinliği kapsamında yaptığı ve 1941 yılında yayımlanan sunum metni ise doğrudan Hauriou’nun 

Kurum Teorisi üzerinedir.6 Bu çerçevede, Onar’ın Hauriou’nun teorisi üzerine yaptığı doğrudan incelemenin 

tarihini 1941 yılı olarak belirlemek mümkündür. Onar’ın 1942 yılında yayımlanan İdare Hukuku adlı kitabının 

birinci cildinde Hauriou’ya ve Kurum Teorisi’ne ayrı bir başlık açarak daha detaylı bir şekilde yer yerdiği 

görülmektedir. (Onar, 1942: 426 – 438) 

 1943 yılında Hüseyin Nail Kubalı’nın (1903 – 1981) İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nde 

vermiş olduğu Esas Teşkilat Hukuku Dersleri’nin birinci cildinde yer alan “Devletin Şahsiyeti ve Hâkimiyeti” 

adlı bölümünde Hauriou’ya kısa bir şekilde yer verildiği görülmektedir. (Kubalı, 1943: 151 – 154) İstanbul 

Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğrencilerine Sosyoloji dersleri veren Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu (1901 – 1974) 

İçtimaiyat Dersleri’nin7 ikinci cildinde (Hukuk Sosyolojisi) bir metni muhtasar şekilde çevirerek eserin sonuna 

eklemiştir: Bu metin, Celestin Bouglé’ye (1870 – 1940) aittir. Metin, Bouglé’nin 1935 yılında yayımlanan Bilan 

de la Sociologie Française Contemporaine adlı eserinin beşinci bölüm olan Sociologie Juridique adlı kısmıdır.8 Bu 

metni, muhtasar şekilde Fransa’da Hukuk Sosyolojisi şeklinde tercüme ederek İçtimaiyat Dersleri’nin ikinci 

cildinin sonuna ekleyen Fındıkoğlu, çeviri metinde altıncı bölüme M. Hauriou’da Hukukî İçtimaiyat adını, 

yedinci bölüme ise Hauriou ve Ma’şerî Vicdan Fikri adını vermiştir. (Fındıkoğlu, 1944: IX-XII) 

 İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nin öğretim üyelerinden olan Tarık Zafer Tunaya (1916 – 

1991), Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’deki serüveni açısından önemli bir isimdir. Tunaya, 1944 

yılında İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası’nda Hauriou’nun 1925 yılında yayımlanan Kurum 

Teorisi’ni inşa ettiği makalesini çevirerek Müessese ve Tesis Teorisi (İçtimaî Vitalizm Denemesi) adıyla yayımladı.9 

Tunaya, 1946 yılında Charles Crozat’nın danışmanlığında hazırladığı Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı 

Hususiyetleri adlı doktora tezini tamamladı. (Hanioğlu, 2012: 377) Tunaya, İstanbul Üniversitesi Hukuk 

Fakültesi Mecmuası’nın farklı sayılarında Hauriou’nun Kurum Teorisi’ni (Müessese Nazariyesi) detaylı bir şekilde 

irdeleyen makaleler yayımladı.10 Tunaya’nın araştırmaları ve çalışmalarıyla birlikte Hauriou’nun Kurum 

Teorisi’nin Türkiye’de derinlemesine bir biçimde bilinir hâle geldiği söylenebilir. 

 
Hauriou’nun makalesi, Hukuk Fakülteleri ve Gayeleri adıyla M. Kemalettin tarafından tercüme edilerek yayımlanmıştır. Bkz. Dâr’ül-
fünun Hukuk Fakültesi Mecmuası, Sayı: 29, 1927, ss.909 – 913. 
Hauriou’nun adı geçen makalesinin günümüz Türkçesiyle de yayımlanmıştır. Bkz. Maurice Hauriou, “Hukuk Fakülteleri ve 
Gayeleri”, İş: Aylık Felsefe, Âhlak ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 16, Sayı: 78, 1948, ss. 29-32. 
6 Sunum metni, Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki adını taşımaktadır.  
Ayrıca bkz. Sıddık Sami Onar, Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki, Hukuk İlmini Yayma Kurumu 
Konferanslar Serisi: 66, Ankara, 1941. 
7 Fındıkoğlu’nun İçtimaiyat Dersleri adlı metinleri iki cilt halinde 1943 ve 1944 yıllarında yayımlanmıştır. Fakat, İçtimaiyat Dersleri’nin 
ilk cildinde yayınevi şu şekilde bir not düşmüştür: “Profesör, bu dersleri bundan altı sene evvel dağınık olarak neşretmişti. Bu kitap, 
Profesörün müsaadesiyle bir araya getirilmiş olarak ayni derslerden mürekkeptir.” Dolayısıyla Fındıkoğlu’nun dersleri dağınık olarak 
neşri, takriben 1937 yılına denk düşmektedir.  
Bkz. Prof. Fındıkoğlu, İçtimaiyat Dersleri: Birinci Cilt (İçtimaiyata Giriş), Gençlik Kitabevi, İstanbul, 1943. 
8 Ayrıca bkz. C. Bouglé, Bilan de la Sociologie Française Contemporaine, Libraire Félix Alcan, Paris, 1935, ss.95-120. 
9 Bkz. Maurice Hauriou, “Müessese ve Tesis Teorisi (İçtimaî Vitalizm Denemesi)”, (Çev. Tarık Zafer Tunaya), İstanbul Üniversitesi 
Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 3-4, ss.639 – 671. 
10 Bkz. Tarık Zafer Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı Hususiyetleri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, 
Cilt: 12, Sayı: 2-3, 1946a, ss.537-56; Tarık Zafer Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir, Şahıs, Kuvvet Unsurları Arasındaki 
Münasebetler ve İçleşme Ameliyesi” İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 12, Sayı: 4, 1946b, 1073 – 1099; Tarık Zafer 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

130   

 

 Bu bağlamda, Türkiye’de İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi’nin üç önemli öğretim üyesi 

aracılığıyla Hauriou’nun Kurum Teorisi’nin Türkiye’ye giriş yaptığı söylenebilir: Charles Crozat, Sıddık Sami 

Onar ve Tarık Zafer Tunaya. Bu isimlere ek olarak İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi öğrencilerine 

sosyoloji dersleri veren Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu’nun da Bouglé’den yaptığı çeviri metin aracılığıyla 

Hauriou’nun Hukukî İçtimaiyat ve Ma’şerî Vicdan ile ilgili yaklaşımları yönünden katkı sağladığı söylenebilir. 

Bu isimlerin haricinde Hauriou’nun Kurum Teorisi’ni süreklilik arz etmeyen bir şekilde ele alan veya eserlerinde 

yer veren bilim insanları da mevcuttur. Bu bilim insanlarına, Ethem Menemencioğlu11 (1878 – 1965), Recai 

Galip Okandan12 (1908 – 1986) ve Muvaffak Akbay13 (1913 – 1957) örnek olarak gösterilebilir.  

 

2. HAURİOU’NUN KURUM TEORİSİ14 

Çalışmanın ikinci kısmında Hauriou’nun Kurum Teorisi ve teorinin tanımlayıcı bileşenlerinden olan 

“Fikir Unsuru” incelenmektedir. Bu teoriyi incelerken iki temel kaynaktan yararlanılmaktadır: Birincisi, 

Hauriou’nun La Théorie de l’Institution (Essai du Vitalisme Social) adlı makalesini Türkçeye tercüme eden 

Tunaya’nın çeviri metninden ve Tunaya tarafından kaleme alınan makalelerden yararlanılmaktadır. İkincisi, 

Onar’ın 1933 – 1934 tarihli dersleri ile 1941 tarihinde yayımlanan Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı 

Müesseselerin Tatbiki adlı metin ve 1942 tarihli İdare Hukuku kitabından yararlanılmaktadır. Bu iki 

hukukçunun yaklaşımlarından aynı anda yararlanmanın gerekçesi, Hauriou’nun Kurum Teorisi’ne dair 

açıklamalarında bazı nüans farklılıkları bulunmasıdır. Bu çerçevede, çalışmada tespit edilen nüans farklılıkları, 

Hauriou’nun metninin orijinaline başvurularak aydınlatılmaktadır. 

Hauriou, Kurum’u (Müessese) şu şekilde tanımlamaktadır:  

“İçtimaî bir muhitte gerçekleşen ve hukukan devam eden bir iş veya teşebbüs fikridir; bu fikrin 

gerçekleşmesi için lüzumlu unsurları temin eden bir kudret teşekkül eder; diğer taraftan, fikrin tahakkuku 

ile alâkadar içtimaî birliğin azâları arasında kudret uzuvlarıyla birtakım usuller tanzim edilen iştirak 

tezahürleri vücuda gelir. (Hauriou, 1944: 642 – 643).” 

Onar, Hauriou’nun müessese tanımını şu şekilde vermektedir:  

“Müessese; bir içtimaî muhitte tahakkuk eden ve hukukan devam eyleyen bir iş veya teşebbüs 

fikridir ki bu fikrin tahakkuku için bir kuvvet teşekkül eder ve bu kuvvet, bu fikir ve teşebbüsü tahakkuk 

ettirecek uzuvları temin eyler; diğer taraftan bu fikir ve teşebbüsün tahakkuku için alâkadar içtimaî grup 

mensupları arasında iştirak şuuru ve tezahürleri husule gelir; bu tezahürler kuvvetin uzuvları tarafından 

ve bir usul dairesinde idare olunur. (Onar, 1933: 18; Onar, 1934: 103; Onar, 1942: 430).”  

Onar’ın 1933 – 1934 tarihli ders notlarında ve Tunaya’nın makalesinde Hauriou’nun Kurum / Müessese 

tanımı üç ayrı unsura ayrılarak incelenmektedir: 

a)    İçtimaî muhitte tahakkuk ettirilecek bir iş veya teşebbüs fikri, 

b)    Bu fikrin tahakkukuna hizmet edecek uzuvları temin eden ve bu fikre bağlı muntazam bir kuvvet,  

 
Tunaya, “Müessese Teorisinde Fikir Unsurunun Amme ve Devletler Hukuku Sahalarındaki Değeri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 13, Sayı: 2, 1947, ss.529 – 560. 
11 Bkz. Etem Menemencioğlu, Amme Hukuku Ders Notları, Alaeddin Kıral Basımevi, Ankara, 1939, ss. 27-28. 
12 Bkz. Recai G. Okandan, “Devletin Şahsiyetinin Müessese Fikriyle İzahı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 16, 
Sayı: 1-2, ss.88-96. 
13 Bkz. Muvaffak Akbay, Umumî Amme Hukuku Dersleri, Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları, 1948, ss.339 – 365. 
14 Hauriou’nun “Kurum Teorisi” ve “Kurum Teorisi” nin modern ulus-devletin kurumsal inşası sürecindeki açıklayıcı rolü için ayrıca 
bkz. Soner Kavuncuoğlu, Fransa’da Merkezileşme Süreci (XI.- XIV. Yüzyıllar), Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü, 
Yayımlanmamış Doktora Tezi, 93-107. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  131 

c) Bu fikir ve bu fikrin tahakkuku için grup içinde müşterek bir şuurun ve iştirak tezahürlerinin 

husulü ve bir muvazenenin meydana gelmesi (Onar, 1933:18; Onar, 1934: 103; Tunaya, 1946a: 

540).” 

Onar, 1942 tarihinde yayımlanan İdare Hukuku kitabında ise müessese tanımını dört unsura ayırarak 

tarif etmiştir: “a) Bir iş veya teşebbüs fikri; b) Bu fikrin tahakkuk edeceği içtimaî muhit, c) Bu fikrin 

tahakkukuna hizmet edecek taazzuv etmiş ve muvazeneli bir kudret ve d) Bu fikir ve onun tahakkuku için 

içtimaî grup, muhit içinde husule gelen müşterek bir şuurun devamlı tezahürü (Onar, 1942: 430).” 

Hauriou’nun orijinal metninde de müessese tanımının üç temel unsuru olduğu ifade edilmektedir: “a) İçtimaî 

muhitte gerçekleştirilecek iş fikri, b) Bu fikrin gerçekleştirilmesi için hizmete sunulan örgütlenmiş (taazzuv 

etmiş) güç ve c) Fikir ve onun gerçekleştirilmesi ile ilgili olarak toplumsal grupta ortaya çıkan birliktelik 

tezahürleri. (Hauriou, 1933: 98).” 

Onar, müessesenin nüvesi olarak fikir unsurunu görmektedir: “Müessesenin nüvesi bir fikirdir. Bu fikir 

aynı zamanda müessesenin mevzuunu teşkil eder. Çünkü müessese bu fikrin tahakkuku için doğacak, 

büyüyecek ve yaşayacaktır (Onar, 1942: 430).” Bu çerçevede, Kurum Teorisi’nde “Fikir Unsuru” nun önemli 

bir yere sahip olduğu ifade edilebilir. Onar, fikrin objektif ve sübjektif olmak üzere iki türlü hayatı olduğunu 

belirtmektedir:  

“Fikir bizatihi kendisi nazara alındığı zaman objektif bir surette mevcuttur. Bu takdirde fikir, hafızanın 

tahteşşuurunda (bilinçaltında) daha doğrusu hafızanın şuur ile adem-i şuur arasındaki sahasında yani 

şuurun eşiğinde, hafızanın subconscient nında yer almıştır. Fikir zihinler tarafından kavrandığı yani zihnin 

fikri idrak ettiği zaman fikir sübjektif bir mahiyet iktisap etmiş, hayatının ikinci safhasına girmiştir (Onar, 

1942: 430-431).” 

“Hauriou’ya göre, fikrin yaratıcısı yoktur, kâşifi vardır (Hauriou, 1933: 101; Onar, 1942: 431).” 

Dolayısıyla, fikirler herhangi bir kimsenin yaratısı sonucu ortaya çıkmadığına göre, fikirlerin objektif bir 

doğası vardır. Tunaya, “fikrin muayyen bir şuurun ibdaı olmadığı, objektif bir mevcudiyete sahip olduğu ve 

fikri şuurdan şuura geçirenin bu objektif mevcudiyet olduğunu vurgulamaktadır (Tunaya, 1946a: 545).” 

Onar’ın da belirttiği gibi, “zihin fikri idrak ettiği zaman fikir objektif halden sübjektif hâle geçer. Onar’a göre, 

fikrin sübjektif hale gelerek şuurdan şuura geçişinin (iştirak tezahürleri) sürekli niteliğe sahip olması gerekir. 

Özellikle müessesenin kuruluş aşamasında fikrin istikrarlı bir şekilde şuurdan şuura geçişinin olması önem 

arz etmektedir (Onar, 1942: 432).” Müesseseyi sürekli kılan, fikrin şuurdan şuura geçişinin canlı ve sürekli 

oluşudur.  

Hauriou, “iştirak tezahürlerinin hiçbir şekilde kolektif bir bilincin tezahürleri olarak analiz edilemeyeceğini 

ifade ederek iştirak tezahürlerinin, ortak bir fikirle temas ederek hareket eden ve bir interpsikoloji fenomeni 

aracılığıyla ortak duyguları hisseden bireysel bilinçler olduğunu belirtmektedir (Hauriou, 1933: 105-106).” 

Hauriou’ya göre, “bu hareketin merkezi, binlerce bilinçte benzer kavramlara dönüşen ve eylem eğilimlerini 

kışkırtan fikirdir. Fikir, kendisinde birleşen binlerce bireysel bilinçte anlık olarak öznel duruma geçer 

(Hauriou, 1933: 106).” Bu noktada Onar ve Tunaya önemli bir ayrıma dikkat çekmektedir. Onar, 

Hauriou’nun müessesenin doğumu için gösterdiği müşterek şuurun, Durkheim’in “kolektif şuur” olarak 

adlandırdığı şey olmadığını belirtmektedir. Yani “ferdî şuurların bir muhassalası mahiyetinde olmayıp sadece 

onların toplanmasından ibarettir (Onar, 1942: 433).” Tunaya da benzer bir biçimde şu ifadeleri kullanır:  

“Umumun hasıl edeceği bir maşerî şuur, fikrin kendisi değildir, onun hakkında edinilen vasat bir intiba, 

tamamiyetinden kaybetmiş bir tefsirden başka bir şey değildir (Tunaya, 1946a: 550).” Dolayısıyla, 

Hauriou’da bir fikrin intişarı, şuurlara yayılması olayının, Durkheim Ekolü’nün “ma’şerî şuur” 

anlayışından farklılık taşıdığı görülmektedir. 

Tunaya, fikir unsuru ile bağlantılı olarak müessesenin şahıs unsurunun tarih boyunca iki şekilde 

görüldüğünü vurgulamaktadır: “Birincisi, müessesenin kurucusu (fikri keşfeden ve bulan), ikincisi ise 

alâkadarlar grubudur: “Müessese kurucusu bir bahçıvandır. Bağban toprağa nasıl bir tohum ekerse, kurucu 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

132   

 

da içtimaî muhite bir fikir ekecektir ve tohum toprağın inbat kabiliyetine göre yeşerecektir (Tunaya, 1946b: 

1075).” Tunaya’ya göre, “alâkadarlar grubu ise fikrin hâmilidir. Alâkadarlar grubu, fikrin gerçekleşmesi için 

fikre gönül rızasıyla iltihak edenlerdir. Alâkadarlar grubu, her halde ekalliyettir, mahduttur (Tunaya, 1946b: 

1076).” Dolayısıyla, fikrin kâşifi ve fikrin taşıyıcıları müessesenin şahıs unsurunu oluşturmaktadır.  

Onar, müessesenin nüvesi ve mevzuu olan fikir unsuruna yer verdikten sonra içtimaî muhit ve fikrin 

tahakkukuna hizmet edecek örgütlenmiş (taazzuv etmiş) bir kudreti ele almaktadır. Onar’a göre, teşebbüs veya iş 

fikri tahakkuk edebilmek için içtimaî bir muhite muhtaçtır. Ayrıca, Onar fikrin tahakkuku için lâzım gelen 

uzuvları temin edecek maddî veya manevî bir kudret mevcut olmayan bir topluluğun müessese 

sayılamayacağını belirtir. “Kudretin alelâde bir kuvvet olması yeterli değildir, bu kudret, kişiye değil fikre 

bağlı olmalı ve taazzuv etmiş (örgütlenmiş) olmalıdır (Onar, 1942: 431).” Tunaya, fikrin gerçekleşmek için 

kuvvete muhtaç olduğuna şu şekilde vurgu yapmaktadır:  

“Fikir gerçekleşmek için kuvvete muhtaçtır. Aksi halde bir tahakkuktan, müesseseleşmeden 

bahsetmeye imkân tasavvur olunamaz. Fakat, fikir kuvvetin değil, kuvvet fikrin emrinde olmalıdır. Kuvvetin 

emrinde bir fikir, müessese için hayırlı neticeler vermeyecektir. Kuvvet fikrin kadrosu dahiline girmelidir. 

Kuvvet, fikri tahakkuk ettirmekle mükellef kılınmalıdır (Tunaya, 1946b: 1079).” 

Bu kısma kadar Hauriou’nun müessese teorisinin tanımında yer alan üç önemli unsur açıklandı. 

Hauriou müessesenin oluşu ve gelişimi için iki aşamadan bahsetmektedir. “Müessesenin oluşu ve tekemmül 

etmesi iki önemli aşama aracılığıyla olur: Bunlar, kaynaşma (incorporation) ve şahıslanma (personnification) 

safhalarıdır (Hauriou, 1933: 113).” Tunaya içleşme ameliyesi (intériorisation) olarak müessesenin ömrünü izah eden 

ameliyeden bahsetmektedir. Tunaya’ya göre, “içleşme öyle bir ameliyedir ki bununla müesseseleşme hâdisesi 

tekemmül eder. Bu içleşme ameliyesi iki safhada olur: Kaynaşma ve Şahıslanma (Tunaya, 1946b: 1084).” 

Kaynaşma ve Şahıslanma safhalarına dair Onar’ın ve Tunaya’nın tariflerinin ikisine de yer verilebilir. 

Tunaya kaynaşma safhasını şu şekilde tanımlamaktadır: “Kuvvet, nazım fikrin bekçisi halinde emrine girer. 

Bu kaynaşma (incorporation) safhasıdır (Tunaya, 1946b: 1084).” Onar ise kaynaşma safhasını şu şekilde 

tanımlamaktadır:  

“Kaynaşma safhası, idare edenlerle idare edilenler arasında bir fikir birliğinin husule gelmesidir. Hükûmet 

halkın mümessili değil bir fikrin mümessilidir. Yani evvelce halkla kuvvet arasında bir fikir iştiraki 

yokken, bu iki kitle birbirine karşı fikir ve his itibariyle lakayt bulunuyorken artık bu ayrılık kalkmış, 

hükûmet de halkın taşıdığı fikrin mümessili haline gelmiştir. Artık halk ve hükûmet kaynaşmıştır. Bu 

kaynaşmaya rağmen, bütün iktidar yine hükümdarın elindedir ve şahsına bağlıdır. Sadece fikirler 

aşamasında bir kaynaşma mevcuttur (Onar, 1942: 435).”  

Kaynaşma safhasında fikrin emrinde bulunan örgütlenmiş kuvvet (hükûmet) ile halk arasında bir 

kaynaşma gerçekleşmektedir. Bu aşama, fikrin alâkadarlar grubundan daha geniş bir kitleye yayılması 

açısından önem taşımaktadır. Alâkadarlar grubu, ekaliyetti. Kaynaşma safhasında fikir daha geniş bir kitle 

tarafından benimsenmiştir. Bununla birlikte, bu safhada fikre iştirak eden halk henüz aktif bir halde 

bulunmamaktadır.  

Şahıslanma safhası, müessesenin tam hâle gelmesini izah eder. Hauriou’ya göre, şahıslanma sürecinin 

esas özelliği, “halkın aktif hâle gelerek hükûmete iştirakleriyle beraber siyasî hürriyet sahasına erişmeleridir 

(Hauriou, 1944: 657).” Onar da şahıslanma safhasını şu şekilde tanımlamaktadır:  

“Bu safhada pasif vaziyette olan halk aktif bir vaziyet alır: devlet müessesesine esas olan fikirlerin 

tahakkuk ettirilmesi için lâzım olan vasıtalara sahip olur ve faaliyetlere iştirak eder. Bu safhada artık şahsî 

bir kuvvetten ibaret basit bir hükûmet yoktur, taazzuv etmiş bir hükûmet mevcuttur. Ve müessese artık 

şahsiyetini de iktisap etmek suretiyle kemale ermiştir. (Onar, 1941: 12; Onar, 1942: 436).” 

Tunaya şahıslanma safhasını şu şekilde izah etmektedir:  



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  133 

“Bu safhada hükûmet ekalliyete değil, ekseriyete müsteniddir. Müzakerecilik ve teşrilik vasfı kuvvetlidir. 

Kuvvet artık ekalliyete ait değildir ve millet hesabına çalışmaktadır. Kuvvet müzakereci bir iktidar 

olmuştur ve otolimitasyon daha iyi tahakkuk edecektir. Kaynaşma safhasının fırtınalı denizi durulmuştur, 

ortalık “süt liman”dır. Kudret, tezahürlerin canlılığında istenilenleri idame ettirmekte, siyasî ve içtimaî 

hürriyete hiçbir nakısa verilmeyerek o asırlık mücadelelerden sonra elde edilen bir hak halinde tahttan 

daha üstün bir yerde, gönüllerde yaşamaktadır (Tunaya, 1946b: 1090).”  

Hauriou’nun kurum teorisinin genel görünümüne bakıldığında bu teoriyi, modern ulus-devletin 

oluşum ve inşa süreçlerini açıklayıcı bir yaklaşım olarak görmek mümkündür. İçtimaî bir muhitte, objektif 

bir iş veya teşebbüs fikrinin varlığı, bu fikrin zihinlerde idrak edilerek sübjektif hâle geçmesi, ekalliyeti temsil 

eden alâkadarlar grubu tarafından fikrin taşınması ve yayılması, fikir yayıldıkça iştirak edenlerin artması 

(iştirak tezahürleri) ve fikri tahakkuk ettirmek üzere ve fikre bağlı örgütlenmiş bir kuvvetin bulunması 

müesseseyi tanımlayan unsurlardır. Müessesenin oluş ve kemale erişme aşaması ise iki safhada 

gerçekleşmektedir: Kaynaşma ve Şahıslanma safhaları. Kaynaşma safhasında fikre bağlı örgütlenmiş kuvvet 

ile halk arasında fikir üzerinde bir kaynaşma olur. Bu safhada halk fikri benimsemekle birlikte henüz aktif 

bir durumda değildir. Dolayısıyla örgütlenmiş kuvveti sınırlandıran bir konumda değildir. Şahıslanma 

safhasıyla halk aktif bir hale geçer ve örgütlenmiş kuvveti sınırlandırma gücüne sahip olur. Bu aşamada, halk 

fikirlerin tahakkuk ettirilmesi için gereken araçlara sahip olur ve faaliyetlere katılır. Sonuç olarak, 

Hauriou’nun kurum teorisi, tarihsel olarak modern ulus-devletin oluşum ve inşa süreçlerini açıklamak için 

kullanılması mümkün bir teoridir. 

 

 

3. GÖKALP’IN MEFKÛRE KAVRAMI 

Çalışmanın üçüncü kısmında Gökalp’in mefkûre kavramı ele alınmaktadır.15 Mefkûre kavramını, 

Gökalp’in tefekkür hayatında etkili olan Fransız düşünür ve sosyologların etkileriyle birlikte ele almak önem 

taşımaktadır. Çünkü, Gökalp mefkûre kavramının içeriğini şekillendirirken tek bir Fransız düşünürü veya 

yazarı takip etmemiştir. Bu bağlamda Gökalp’in düşünce ve fikir hayatındaki kritik dönüm noktalarını ve 

yararlandığı düşünürleri ele alarak mefkûre kavramını açıklamanın daha faydalı bir yol olduğu söylenebilir. 

Gökalp’in fikir ve düşünce hayatında 1908 / 1909 yılları önemli bir dönüm noktasının başlangıç 

yıllarıdır. Gökalp, 1908 yılında Meşrutiyet’in yeniden yürürlüğe konulmasından sonra (1908 Jön Türk 

Devrimi) Selanik’te yapılan İttihat ve Terakki kurultayına mümessil olarak davet edildi (Fındıkoğlu, 1955: 

103-104, 114 – 115; Şapolyo, 1943: 71; Duru, 1949: 3).16 Gökalp, Selanik’te gördüğü manzara karşısında fikrî 

bir başkalaşım geçiriyordu. Fındıkoğlu, Selanik’in millet müzesi gibi bir düzineye yakın ırk ve kavimden 

 
15 Gökalp’in yaşamı, şahsiyeti, fikirleri ve düşünceleri için ayrıca bkz. Ziyaeddin Fahri, Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur 
l’Influence de la Sociologie Française en Turquie, (Thèse Principale Pour le Doctorat Ès Lettres) Imprimerie Berger-Levrault, 1935; “Ziya 
Gökalp’ın Onuncu Ölüm Yıldönümü” İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası: Yıl: 1, Sayı: 3-4, 1934; “Ziya Gökalp’in XV. Ölüm 
Yıldönümü”, İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 5, Sayı: 19, Defter 3, 1939; “Ziya Gökalp’in XX. Ölüm Yıldönümü”, İş: 
Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt 9, Sayı: 39/40, 1944; Ziya Gökalp’in XXV. Ölüm Yıldönümü, Bilgi, Cilt: III, Sayı: 31, 
1 Kasım 1949; Ziyaeddin Fahri Fındıkoğlu, Ziya Gökalp için Yazdıklarım ve Söylediklerim, Türkiye Muallimler Birliği Yayınları, İstanbul, 
1955; Hilmi Ziya Ülken, “Durkheim et l’Enseignement des Sciences Sociales en Turquie”, İstanbul Üniversitesi Sosyoloji Dergisi, Cilt: 2, 
Sayı: 15, 1960, 7-29; Kâzım Nami Duru, Ziya Gökalp, Milli Eğitim Basımevi, İstanbul, 1949; Enver Behnan Şapolyo, Ziya Gökalp: 
İttihat ve Terakki ve Meşrutiyet Tarihi”, Güven Basımevi, İstanbul, 1943; Osman Tolga, Ziya Gökalp ve İktisadî Fikirleri, İstanbul 
Üniversitesi İktisat ve İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı, İstanbul, 1949; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp Hakkında Bir Bibliyografya 
Denemesi, İstanbul Üniversitesi İktisat Fakültesi, İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı, İstanbul, 1949; Cavit Orhan Tütengil, Ziya Gökalp 
Üzerine Notlar, Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları, İstanbul, 1956. 
16 Fındıkoğlu, Gökalp’in doğrudan Diyarbekir mümessili olarak Selanik’e geldiği ve 1909 yılında Selanik’te faaliyette bulunmaya 
başladığını belirtmektedir. Şapolyo da “İttihat ve Terakki Cemiyeti Selânik merkezi 1909 senesi sonlarında Ziya Beyi, Selânik’e 
murahhas olarak çağırdıklarını ve Ziya Bey’in derhal Diyarbakır’dan Selanik’e gittiğini” ifade etmektedir. Duru ise Gökalp’in Selanik’e 
Diyarbakır’dan değil İstanbul’dan gelmiş olabileceğini yazıyor ve şu şekilde devam ediyor: “Çünkü Gökalp’in 1908 – 1910 ders 
yılında İstanbul Darülfünunu’nda Emrullah Efendi’nin Maarif Nazırı olması dolayısıyla boşalan felsefe kürsüsünde birkaç ders 
vermiş olduğunu Reşat Nuri Güntekin’den öğrendim.” 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

134   

 

oluştuğunu gören Gökalp’in şuur istihalesi geçirdiğini ve fikir parolası aradığını ifade etmekte ve şöyle devam 

etmektedir: “Bu fikir parolasını yakından tanıdığı İslâm felsefesinde bulamadı ve Fransız felsefesinde 

aramaya başladı (Fındıkoğlu, 1955: 104).” Bu dönemde Gökalp, Alfred Fouillée (1838 – 1912), Gabriel Tarde 

(1843 – 1904) ve Émile Durkheim (1858 – 1917) ile yakından alâkadar olmaya başladı.17 Gökalp, 

Durkheim’in fikirlerinin etkisine girmeden evvel Fouillée’nin ve Tarde’ın yaklaşımlarını yakından incelemiştir 

(Fındıkoğlu, 1935: 33; Fındıkoğlu, 1955: 104, 114; Ülken, 1960: 20). “Fouillée, bazı fikirlerin duygu ve hislerle 

sarmalanmış Fikir-Güçler olduğuna işaret etmektedir. Yani bir ideal sadece bir fikir değil, bir Fikir-Güç 

olduğunu belirtmiştir (Fındıkoğlu, 1935: 33).”  

Fouillée, Fikir-Güç yaklaşımına 1872 yılında yayımlanan La Liberté et Le Déterminisme adlı eserinde ve 

1878 yılında yayımlanan L’Idée Moderne du Droit adlı eserinde değinerek yer vermiştir. Fakat Fouillée konu 

üzerine doğrudan incelemeyi 1879 yılında Revue Philosophique de la France et de l’Étranger dergisinde yazdığı iki 

yazı ile açıklamıştır. Fouillée, insanın kendisi tarafından tasarlanan her fikrin, yine insan üzerine etkisi 

olduğunu ve bu fikrin gerçekleşme eğilimi olduğunu belirtmektedir. Bu durumu Fouillée şu şekilde 

örneklendirmektedir:  

“Descartes öyle demiştir: Düşünüyorum, öyleyse varım; Tanrı’yı düşünüyorum, öyleyse Tanrı vardır; 

diğer nesneleri düşünüyorum, öyleyse onlar vardır. Düşüncenin nesnelleşmesi olarak adlandırılabilecek 

şeyi göstermek için deneysel doğrulamaya, psikolojik ve fizyolojik gözlem gerçeklerine başvuruyoruz. 

Fikirler, kendilerini gerçekleştirerek doğrulanırlar. İdeal, bilincin olgularından biridir. Düşüncemiz, 

arzumuz ve irademiz üzerinde gerçek bir etki yaratır. Eğer idealin harekete geçirdiği eylemin, birey için, 

insanlık için, dünya için yararlı ve gerekli olduğunu gösterirsek, idealin, bilincin yol gösterici yasalarından 

biri olduğu sonucu çıkar (Fouillée, 1879: 674 – 676; Fouillée, 1883: 247 – 249).”  

Dolayısıyla Fouillée, bazı fikirlerin harekete geçirici güçlere sahip olduğunu ve fikirlerin kendilerini 

gerçekleştirme potansiyeline sahip olduğunu ileri sürmüştür. 

Gökalp, Tarde’ın fikirleriyle de kısa bir süre yakından alâkadar olmasına rağmen Gökalp’in aradığı 

fikrî parola hem düşünsel hem de siyasal ihtiyaca karşılık veren bir parola olmalıydı. Bu sebeple, Tarde’dan 

sonra Durkheim’in fikirlerine yakın ilgi duydu. Gökalp’in, Durkheim’in fikirlerine ilgi duymasının Osmanlı 

İmparatorluğu’nun içinde bulunduğu siyasal ve toplumsal koşullarla yakın ilgisi vardı. Fındıkoğlu bu ilişkiyi 

şu şekilde izah etmektedir:  

“1908 Devrimi’nden sonra gazeteler Osmanlıların ayrılıkçı derneklerinden yani Ermenilerden, 

Bulgarlardan vs. acı bir şekilde şikâyet etmeye başladı. Herkes kendine şu soruyu sordu: Nasıl oluyor da 

Ermeniler, Rumlar, Arnavutlar, Araplar gerçek Osmanlı olduklarını iddia ederken isyanlara, örgütlü 

ayaklanmalara karışıyorlar? Gökalp, tarihi geçmişe uzanan bir topluluğa ait olma duygusunu bireysel bir 

kararla ortadan kaldırmanın mümkün olmadığına kesin olarak inanıyordu. Tam da bu belirleyici anda 

Durkheim yardımına koşuyor ve ona toplumsal bir gerçekliğin, bireylerden oluşsa da kendi başına bir 

varlığı olan kolektif bir bilincin açıklamasını sunuyor. Kolektif Bilinç (Ma’şerî Şuur) Gökalp için yepyeni ve 

mutlu bir yol açtı (Fındıkoğlu, 1935: 34-35).”  

 
17 Fındıkoğlu, 24.10.1934 tarihinde Berlin Türk Kulübü’nde yaptığı konuşmada Gökalp’in Selanik’te bulunduğu dönemde Fouillée, 
Tarde, Bergson ve Durkheim ile yakından alâkadar olduğunu belirtmektedir. M. Nermi de Fouillée’yi ve Henri Bergson’u (1859 – 
1941) Ziya Gökalp’in tesiri ile karıştırmaya başladığını belirtmektedir. 
M. Nermi Merkez Umumî tarafından Paris’e tahsile gönderildiğini ve Durkheim’in ve H. Bergson’un (1859 – 1941) derslerini takip 
ettiğini belirtmektedir. M. Nermi, Bergson’un derslerinden birini hulasa ederek Gökalp’e gönderdiğinde Gökalp’in kendisine “böyle 
eski mütefekkirlerle uğraşmaması gerektiğini tavsiye ettiğini” anlatmaktadır. Fakat, M. Nermi Bergson’un Spinoza üzerine verdiği 
derslerini not aldığını, Ethica’nın yeni tahlil imkânları vermesi bakımından önemli olduğunu, bu sebeple Bergson’un derslerini takip 
etmenin ehemmiyeti üzerinde durduğuna dair bilgi verince Gökalp ile bu konuda anlaştıklarını da ifade etmiştir. 
Ayrıca bkz. M. Nermi, “Ziya Gökalp Etrafında Hatıralar”, İş: Üç Aylık Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası (Ziya Gökalp’ın Onuncu Ölüm 
Yıldönümü), Cilt: 1, Sayı: 3-4, 1934, ss. 179-182. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  135 

Durkheim, kolektif bilinci şu şekilde tanımlamaktadır: “Aynı toplumun ortalama bir üyesi tarafından 

paylaşılan inançlar ve duygular bütünü, kendine ait bir yaşamı olan belirli bir sistem oluşturur. Buna, kolektif 

bilinç denebilir (Durkheim, 1973: 46).”18 Gökalp, bir yandan siyasi bir birim oluşturacak unsurların 

heterojenliğini, diğer yandan İmparatorluğun Müslümanları arasında dayanışma yaratmak için dini duyguları 

güçlendirmenin imkânsızlığını göz önüne aldığında, ona tek bir yol kalıyordu: Türkler arasında kolektif bir 

bilinç yaratmaya çalışmak (Fındıkoğlu, 1935: 36). “Gökalp, bireysel gerçekliklerden farklı bir kolektivite 

fikrini ve Durkheim sosyolojisinden kolektif bilinç kavramını öyle bir şekle dönüştürdü ki, toplumsal 

gerçeklik ve kolektif bilinç kavramlarının yerini ulus ve ulusal bilinç kavramları aldı (Fındıkoğlu, 1935: 36).” 

İşte kısa bir şekilde yer verilen tarihsel ve düşünsel arka plan, Gökalp’in mefkûre kavramını şekillendirirken 

ve içeriğini inşa ederken yararlandığı yaklaşımları göstermesi açısından önemlidir. Gökalp, mefkûre 

kavramını bahsedilen tarihsel arka planın eşliğinde geliştirmiş ve şekillendirmiştir. 

Gökalp, 24 Temmuz 1922 tarihinde Küçük Mecmua’da Musahabe: Mefkûre Nedir? başlıklı bir yazı 

yayımlamıştır. Gökalp yazısında mefkûrenin çeşitli zamanlarda farklı farklı suretlerde tarif edildiğini 

belirtmektedir:  

“Mefkûre, muhtelif zamanlarda metafizikçiler, ideologlar, sosyologlar tarafından farklı farklı suretlerde 

izah edilmiştir. Mefkûre, metafizikçilere göre, öteki âleme mensup bir gerçekliktir. Metafizikçilere göre, 

hakikî varlıklar mefkûrelerdir, maddî varlıklar, onların gölgelerinden ibarettir. Mefkûre, ideologlara göre, 

hiçbir gerçekliğe yaslanmaz. Bu ancak ferdin muhayyilesinde tasavvur edilen bir “kemâl numunesi”nden 

ibarettir. Sosyoloji ilmine göre, mefkûre istikbalde vasıl olacağımız gaye, bir hedef demek değildir. 

Mefkûre, müstesna anlarda yaşanılmış ve yine o anlarda yaşanabilen bir hayat tarzıdır. Bu müstesna anlar, 

cemiyetin buhranlı dakikalarıdır (Gökalp, 2018: 62-66).”  

Bu tanımlardan üçüncüsü, yani mefkûrenin sosyoloji ilmine göre tanımlanışı Gökalp’te esas manasını 

bulmaktadır. 

Gökalp adî zamanlar ile buhranlı (galeyanlı) zamanların fert ve cemiyet hayatı üzerine etkisi yönünden 

bir ayrım yapar:  

“Adî zamanlarda, fertler ferdî hayatlarıyla meşgul olduklarından cemiyetin hayatı gayet zayıftır. 

Fakat milletin hayatı büyük bir tehlike ile tehdit olunduğu, cemiyet büyük bir hamle ile kendini 

kurtarmaya azmettiği galeyanlı “dakikalar” da cemiyet bu derin uykudan birdenbire uyanır. 

Fertler bu esnada kendi menfaatlerini, şahsî arzularını, gailelerini unuturlar. Bu galeyanlı 

dakikalarda, fertler ferdî şahsiyetlerini kaybetmişlerdi. Hepsinin ruhunda hüküm süren yalnız 

maşerî (kolektif) şahsiyetti. İşte, insanların bu galeyanlı anlarda yaşadığı bu tatlı saadet hayatına 

mefkûre adı veriliyor. (Gökalp, 2018: 66-67).”  

Gökalp, 1924 yılında yayımlanan yazısında ise mefkureyi şu şekilde izah etmektedir: “Mefkûre, 

galeyanlı içtimalardan doğar. Hususiyetle, milletin büyük bir tehlikeye duçar olduğu yahut büyük bir zafer 

kazandığı zamanlarda, milletteki bütün ruhları istilası altına alır (Gökalp, 2016: 32).” Gökalp, mefkureyi ferdî 

şahsiyetlerin ve menfaatlerin bir kenara bırakılarak tüm fertlerin ruhunda hüküm süren kolektif bilinç ve 

şahsiyetle izah etmektedir. Gökalp’e göre, mefkûre milletin hayatının tehlike altına girdiği, buhranlı ve 

galeyanlı anlarda ortaya çıkmaktadır.  

Gökalp, mefkûre ile hedef arasındaki farka fert ve cemiyet hayatı bağlamında dikkat çekerek 

farklılıkları şu şekilde belirtmektedir:  

“Hedef, istikbale, mefkûre maziye aittir. Hedef, şuurlu bir fikir, mefkûre şuursuz bir duygudur. Hedef, 

zihindeki bir tasavvurdan ibarettir; mefkûre ise bizi arkadan iten, gizli bir kuvvettir. Bu gizli kuvvetten 

yalnız, şuur sahnesine çıktıktan sonra haberdar oluruz. Hedef bir gerçeklik olmadığı halde, mefkûre bir 

 
18 Durkheim’in farklı eserlerinde Kolektif Bilinç kavramına dair yaklaşımları için ayrıca bkz. Georges Gurvitch, Essais de Sociologie, 
Libraire du Recueil Sirey, Paris, 1938, ss. 115 – 171. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

136   

 

hakikî bir gerçekliktir. Mefkûre, yaratıcı bir hız, yaratıcı bir hamledir. Hedef, düşünülmüş bir gaye, 

yaratılmış bir maksattır. Bu gayeyi düşünen ve bu maksadı yaratan da cemiyet değil, ferttir. O halde 

mefkûre maşerî (kolektif / ortak), hedef, ferdîdir. (Gökalp, 2016: 93).”  

Bu noktada, Gökalp’in mefkûrenin toplumları harekete geçirici gücünden, sadece şuur sahnesine 

çıktıktan sonra haberdar olabileceğimizi ifade etmesi önem taşımaktadır. Dolayısıyla mefkûre, bir toplumsal 

gerçeklikte, bir cemiyette objektif olarak mevcuttur. Fakat, buhranlı yahut galeyanlı anlar olmadıkça 

mefkûrenin şuur sahnesine gerçeklik olarak çıkmadığı ve toplumu kolektif bir şuur altında birleştirdiğinden 

söz edilemez. Bu açıdan buhranlı yahut galeyanlı bir olayın, objektif olarak mevcut olan mefkûrenin şuur 

sahnesine çıkmasında önemli bir rolü olduğu söylenebilir. 

Gökalp, 31 Temmuz 1922 tarihinde yayımlanan bir yazısında mefkûre ile gerçeklik (şeniyet) arasındaki 

bağlantıya dikkat çekerek mefkûrenin bir fikir hâlinden başlayarak gerçeklik haline dönüştüğü fikrine 

katılmadığını ileri sürmektedir. (Gökalp, 2018: 69) Bu yaklaşım, Gökalp’i Fouillée’den ayıran önemli bir 

farklılık noktasıdır. Gökalp mefkûre ile gerçeklik arasındaki ilişkiye şu şekilde dikkat çekmektedir: 

“Belki mefkûre ta ilk menşeinde bir gerçeklik olarak doğar. Büyük bir buhran zamanında, cemiyette 

yalnız müşterek vicdan hâkim olur. Ferdî vicdanlar kaybolur. Bu müşterek vicdan ruhlara vectler saçan, 

bütün fertleri kutsiyetine karşı hürmetkâr ve fedakâr kılan canlı bir gerçekliktir. Mefkûre dediğimiz şey 

bu maşerî (kolektif) vicdanın (şuurun) şiddetli ve yoğun bir hayat yaşamasıdır. Demek ki mefkûre, yeni 

doğduğu zaman canlı bir gerçeklik, hakikî bir hayat halindedir (Gökalp, 2018: 69-70).”  

Gökalp ve Fouillée arasında bu konu hakkında bir farklılık görmekle birlikte Gökalp’in 11 Mayıs 1924 

tarihli bir yazısında şu ifadelere rastlanmaktadır: “Milletin büyük bir tehlikeye duçar olduğu yahut büyük bir 

zafer kazandığı zamanlarda, milletteki bütün ruhları istilası altına alan mefkûredir. Böyle zamanlarda herkes 

mefkûrelidir. Çünkü mefkûre, gerçeklik halini almıştır (Gökalp, 2016: 32).” Bu yazısında, Gökalp mefkûrenin 

gerçeklik haline dönüşmesinden söz etmektedir. Dolayısıyla mefkûre ve şeniyet arasındaki ilişkide iki farklı 

yorumu da görmek mümkündür. Gökalp, mefkûrenin içtimaî mahiyeti hakkında şu saptamaları yapmaktadır:  

“Mefkûre, ferdî bir fikir değil, içtimaî bir gerçekliktir. Mefkûre içtimaî bir gerçeklik olduğu için fertler 

tarafından yaratılamaz. O, içtimaî sebeplerle kendi kendine doğar. Mefkûre mevcut olduğu için, fertler 

tarafından yalnız keşfedilebilir. Bundan başka, mefkûre bir gerçeklik olduğu için, her gerçeklik gibi onun 

da ilmi yapılabilir. Onun ilmi, sosyoloji ilmi aracılığıyla yapılabilir (Gökalp, 2018: 73).”  

Gökalp’in mefkûrenin içtimaî mahiyeti olduğunu vurgularken Fouillée’nin yaklaşımından bir ayrılık 

noktası daha belirmiş olmaktadır. Çünkü Fouillée’ye göre, Fikir-Güç önemli ölçüde ferdî özelliğe 

dayanmaktadır. Bu noktada, Gökalp ile Fouillée’nin yaklaşımı arasındaki farklılıklar tespit edilebilir. 

Gökalp, mefkûrenin birçok kıymetler ve müesseseler yaratabilen özelliğine de dikkat çekmektedir. 

Gökalp’e göre;  

“Mefkûre, birçok kıymetleri yarattığı gibi, kıymetler de birçok müesseseleri vücuda getirir. Yeni mefkûre 

zuhur eder etmez, eski kıymet hükümleri yok olmaya, bunların yerine yeni mefkûreden doğan yeni 

kıymet hükümleri meydana çıkmaya başlar. Bu kıymet hükümlerinden de ahlâkî, hukukî, siyasî, bediî, 

iktisadî, lisanî ilh. mahiyette birçok yeni müesseseler, yeni kaideler doğar. İşte bu saydığımız hadiselerin 

mecmuuna “milli hars” namı verilir. Demek ki milletin hem istikbalini haber veren hem de istikbaldeki 

millî harsını yaratan mefkûredir. (Gökalp, 2018: 77).”  

Bu yönüyle mefkûrenin yaratıcı bir özelliğe sahip olduğu anlaşılmaktadır. Eski kıymet hükümlerini ve 

müesseseleri inşa eden fikirler, yeni tarihsel ve toplumsal koşullara uyum sağlayamadığı ve hatta tarihsel 

ilerlemenin önünde engel oluşturmaya başladığında buhranlara veya krizlere sebep olabilir. Bu buhranlı veya 

kriz dönemlerini aşmak üzere yeni mefkûrenin yönlendirici gücü sayesinde yeni kıymet hükümleri ve 

müesseseler oluşturulabilir. Bu yönüyle, mefkûre gerçekten de yaratıcı bir hamledir.  



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  137 

 

SONUÇ 

Çalışmanın bölümlerinden yararlanarak Hauriou’nun Kurum Teorisi’nde yer alan “Fikir Unsuru” ile 

Gökalp’in “Mefkûre” kavramını karşılaştırmak mümkün hale gelmektedir. Hauriou’ya göre, müessesenin en 

önemli unsuru “içtimaî muhitte gerçekleştirilecek olan iş veya teşebbüs fikri”dir. Hauriou, “fikir unsurunun 

objektif olarak içtimaî muhitte bulunduğunu, fikrin herhangi bir kimsenin yaratısı olmadığını ve fikrin sadece 

kâşifi olabileceğini” belirtmiştir. Gökalp de “mefkûrenin, ferdî bir fikir değil, içtimaî bir gerçeklik olduğunu, 

bu sebeple fertler tarafından yaratılamayacağını” belirtmiştir. Ayrıca Gökalp, “mefkûrenin içtimaî sebeplerle 

kendi kendine doğduğunu ve fertler tarafından yalnızca keşfedilebileceğini” belirtmektedir. Bu konuda, 

Hauriou’nun “Fikir Unsuru” ile Gökalp’in “Mefkûre” kavramı birbirine benzer özelliğe sahiptir.  

 Gökalp, “mefkûrenin galeyanlı veya buhranlı zamanlarda ortaya çıktığını” belirtmekte ve bu 

dönemlerde fertlerin ruhunda “kolektif şuur” un hüküm sürdüğünü ifade etmektedir. Hauriou’nun “Fikir 

Unsuru” ise sadece belirli zamanlarda ortaya çıkan bir gerçeklik şeklinde tezahür etmemektedir. Ayrıca, 

Hauriou içtimaî muhite ekilen fikir unsurunun fertlerin zihninde sübjektif hâle geldiğini belirtmekte, fakat 

bu sübjektif hâle gelme durumunun “kolektif bir şuur” olarak görülmemesi gerektiğini ifade etmektedir. 

Dolayısıyla bu hususlarda Gökalp ile Hauriou’nun yaklaşımında farklılıklar olduğu görülmektedir. 

 Gökalp mefkûrenin “şuursuz bir duygu olduğunu, bizi arkadan iten bir kuvvet olduğunu ve bu 

mefkûreden şuur sahnesine çıktıktan sonra haberdar olacağımızı” ifade etmektedir. Hauriou’nun teorisinde 

Fikir Unsuru’nun içtimaî muhitte objektif olarak bulunması, zihinler bu fikri idrak edince fikrin sübjektif hâle 

geldiği belirtilmişti. Hauriou, fikrin “şuurdan şuura yayılması” hususunun önemli bir aşama olduğuna dikkat 

çekmişti. Hauriou’ya göre, fikrin taşıyıcıları olan alâkadarlar grubu aracılığıyla fikir şuurdan şuura intişar eder. 

Kaynaşma safhasında ise fikir yalnızca ekaliyette olan alâkadarlar grubuna değil, ekseriyette olan halkın 

şuuruna da nüfuz eder. Bu hususta, mefkûrenin ve fikrin şuur sahnesine çıkmadan önce de mevcut olması açısından 

her iki yazarın yaklaşımında da benzerlik vardır. Fakat, mefkûrenin “ma’şerî mahiyette” olması, Gökalp’in 

yaklaşımını, Hauriou’dan farklılaştıran bir özelliktir. 

 Son olarak, Gökalp “mefkûrenin birçok kıymetler ve müesseseler yaratabildiğine” dikkat 

çekmektedir. Bu yönüyle Gökalp’e göre, mefkûre hem “milletin istikbalini” hem de “millî harsı” yaratma 

kudretine sahiptir. Hauriou’nun teorisinde “fikir unsuru” da müessesenin mevzuunu teşkil etmesi yönünden 

önem taşımaktadır. Müessesenin doğumu, gelişimi ve olgunlaşması, fikir unsuru merkezinde 

şekillenmektedir. Bu yönden, Gökalp’in “mefkûre” kavramının ve Hauriou’nun teorisinde yer alan “Fikir 

Unsuru” nun yeni kaideler, kıymetler ve müesseseler ortaya çıkarma kudretine sahip olmaları yönünden 

benzerlik taşıdığı söylenebilir.  

 Sonuç olarak, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını, modern ulus-devlet inşasını analiz ederken 

kullanılabilen bir analiz birimi olarak ele almak mümkündür. Gökalp’in “Mefkûre” kavramının, Hauriou’nun 

“Kurum Teorisi” nin tanımlayıcı unsurlarından “Fikir Unsuru” ile benzeştiği noktalar olduğu gibi ayrıştığı 

noktalar da mevcuttur. Bu karşılaştırmada ortaya çıkan en önemli bulgu, Gökalp’in “Mefkûre” kavramının, 

modern ulus-devletin oluşum ve inşa sürecini hukuksal ve yönetsel bir şekilde açıklarken önemli bir analiz 

birimi olarak kullanılmaya elverişli olmasıdır. Bu çalışmanın, Gökalp’in “Mefkûre” kavramını da somut 

tarihsel koşulları analiz etmek üzere kullanarak Türkiye Cumhuriyeti’nin modern ulus-devlet olarak inşa 

edilme sürecini açıklama amacını taşıyan araştırmalara katkı sağlayacağı umulmaktadır. 

 

KAYNAKLAR 

Akbay, M. (1948), Umumî Âmme Hukuku Dersleri, Ankara: Ankara Üniversitesi Hukuk Fakültesi Yayınları. 

Bouglé, C. (1935), Bilan de la Sociologie Française Contemporaine, Paris: Libraire Félix Alcan. 



KAMU Hukuk ve Yönetim Cilt: 2 Sayı: 4 

 

138   

 

Crozat, C. (1944), Âmme Hukuku Dersleri: Cilt II – Kısım I (Orta Zamanlar), (Çev. Recai Galip Okandan), 
İstanbul: Kenan Matbaası. 

Durkheim, É. (1973), De la Division du Travail Social, Paris: Presses Universitaires de France. 

Duru, K. N. (1949), Ziya Gökalp, İstanbul: Millî Eğitim Basımevi. 

Fındıkoğlu, Z.F. (1935), Ziya Gökalp: Sa Vie et Sa Sociologie: Essai Sur L’Influence de la Sociologie Française en 
Turquie, Strasbourg: Imprimerie Berger-Levrault. 

Fındıkoğlu, Z.F. (1944), İçtimaiyat Dersleri: İkinci Cilt (Hukuk Sosyolojisi), İstanbul: Gençlik Kitabevi 
Neşriyatı. 

Fındıkoğlu, Z. F. (1955), Ziya Gökalp İçin Yazdıklarım ve Söylediklerim, İstanbul: Türkiye Muallimler Birliği 
Neşriyatı 

Fouillée, A. (1879), “La Philosophie des Idées – Forces comme Conciliation du Naturalisme et de 
l’Idéalisme”, Revue Philosophique de la France et de l’Étranger, Quatrième Année, VIII, 1-32. 

Gökalp, Z. (2016), Çınaraltı Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Gökalp, Z. (2018), Küçük Mecmua Yazıları, İstanbul: Ötüken Neşriyat 

Gurvitch, G. (1938), Essais de Sociologie, Paris: Libraire du Recueil Sirey. 

Hanioğlu, Ş. (2012), “Tarık Zafer Tunaya (1916 – 1991)”, İstanbul: TDV İslâm Ansiklopedisi, Cilt: 41, 377-
378. 

Hauriou, M. (1916), Principes de Droit Public, 2e  Éditions, Paris: Libraire Recueil Sirey. 

Hauriou, M. (1927), “Hukuk Fakülteleri ve Gayeleri”, (Ter. M. Kemalettin), Darülfünun Hukuk Fakültesi 
Mecmuası, 909 – 913. 

Hauriou, M. (1933), Aux Sources du Droit: Le Pouvoir, L’Ordre et la Liberté, Paris: Libraire Bloud & Gay 

Hauriou, M. (1944), “Müessese ve Tesis Teorisi” (Çev. Tarık Zafer Tunaya), İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 3-4, 639 – 671 

Kavuncuoğlu, S. (2023), Fransa’da Merkezileşme Süreci (XI. – XIV. Yüzyıllar), (Yayımlanmamış Doktora 
Tezi), Ankara: Ankara Üniversitesi Sosyal Bilimler Enstitüsü. 

Kubalı, H.N. (1943), Esas Teşkilat Hukuku Dersleri: Birinci Cilt (Nazariyeler ve Prensipler), İstanbul: Arkadaş 
Matbaası. 

Menemencioğlu E. (1939), Amme Hukuku Ders Notları, Ankara: Alaeddin Kıral Basımevi 

Okandan, R.G. (1950), “Devletin Şahsiyetinin Müessese Fikriyle İzahı”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi 
Mecmuası, Cilt: 16, Sayı: 1-2, 88-96. 

Onar, S.S. (1933), İdare Hukuku: Sömestre 3-4, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Hukuk Talebe Cemiyeti 
Neşriyatı 

Onar, S.S. (1934), İdare Hukuku, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Hukuk Talebesi Neşriyatı. 

Onar, S.S. (1941), Hauriou’nun Müessese Nazariyesinin İzahı ve Bazı Müesseselerin Tatbiki, Ankara: Hukuk İlmini 
Yayma Kurumu Konferanslar Serisi. 

Onar, S.S. (1942), İdare Hukuku: Birinci Cilt, İstanbul: İstanbul Üniversitesi Yayınları. 

Şapolyo, E. B. (1943), Ziya Gökalp: İttihat ve Terakki ve Meşrutiyet Tarihi, İstanbul: Güven Basımevi 

Tolga, O. (1949), Ziya Gökalp ve İktisadî Fikirleri, İstanbul: İstanbul Üniversitesi İktisat ve İçtimaiyat 
Enstitüsü Neşriyatı 

Tuna, O. (1944), “Ziya Gökalp et Sa Personnalité”, İş: Aylık Felsefe, Ahlâk ve İçtimaiyat Mecmuası, Cilt: 9-11, 
Sayı: 39-40, 52-54. 



Sosyoloji ve Hukuk Disiplinleri Bağlamında Bir Karşılaştırma: Maurice Hauriou ve Ziya Gökalp 

 

  139 

Tunaya, T.Z. (1946a) “Müessese Teorisinde Fikir Unsuru ve Bazı Hususiyetleri”, İstanbul Üniversitesi Hukuk 
Fakültesi Mecmuası, Cilt: 9, Sayı: 2-3, 537 – 560. 

Tunaya, T.Z. (1946b), “Müessese Teorisinde Fikir, Şahıs, Kuvvet Unsurları Arasında Münasebetler ve 
İçleşme Ameliyesi”, İstanbul Üniversitesi Hukuk Fakültesi Mecmuası, Cilt: 12, Sayı: 4, 1073-1099. 

Tütengil, C.O. (1949), Ziya Gökalp Hakkında Bir Bibliyografya Denemesi, İstanbul: İstanbul Üniversitesi İktisat 
Fakültesi – İçtimaiyat Enstitüsü Neşriyatı 

Tütengil, C.O. (1956), Ziya Gökalp Üzerine Notlar, İstanbul: Türk Sosyoloji Cemiyeti Yayınları 

Ülken, H.Z. (1960), “Durkheim et l’Enseignement des Sciences Sociales en Turquie”, İstanbul Üniversitesi 
Sosyoloji Dergisi, 2 (15), 7-29. 

Widmann, H. (2000), Atatürk ve Üniversite Reformu, (Çev. Aykut Kazancıgil – Serpil Bozkurt), İstanbul: 
Kabalcı Yayınları. 

 

 


